
Mitteilungen / 53. Jahrgang Heft 2/2025 
 
 
 
 

LATEIN UND GRIECHISCH  
in Baden-Württemberg 

 
 
 
 
 
 

 INHALT  
 

• In eigener Sache  .............................................................................................................. 4 

• Dietmar Schmitz: Antikes in lyrisches Texten Spaniens (Teil 1) ................................. 6 

• Christoph Wurm: Rufer gegen den Hexenwahn – Friedrich Spee und seine 

Cautio Criminalis .......................................................................................................... 19 

• Marianne Illi-Schraivogel: XXXII. Sommerakademie der Alten Sprachen am 

Bodensee (1.9.-5.9.2025) ............................................................................................... 30 

• Peter Mommsen: Germania 1933. ............................................................................... 35 

• Martina Deters: Pompeii auf dem Pulverfass .............................................................. 42 

• Heiko Ullrich: Rezension von Zsolt Adorjáni: Poesie, Wissenschaft und Macht. 

Einführung in die alexandrinische Dichtung ................................................................. 44 

• Zur Erinnerung an Dieter Lohmann (Gottfried Schwemer) ..................................... 51 

• Impressum  .................................................................................................................... 53 

 
 
 
 
 
 
 

 
Landesverband Baden-Württemberg 



Gut vorbereitet ins Latein-Abitur

Reclam

Abiturvorbereitung kompakt!
Sieben Module vermitteln die wesentlichen Fachinhalte 
und Basiskompetenzen:
• Übersetzen und Textinterpretation
• Autoren und Werke
• stilistische und rhetorische Mittel
• Verslehre und Skandieren
• grammatische Besonderheiten
Mit Beispieltexten samt Musterübersetzung und 
-interpretation zur praktischen Übung und Selbstkontrolle.

342 S. · 9 Abb. · € 9,80

Erfolgreich Lateinn lernen
Inklusive Prüfungsvorbbereitung

Das Übersetzen, vor allem vom Lateeinischen ins 
Deutsche, ist zentral im Lateinunterriccht: schon ab 

dem ersten Lernjahr und bis zum Abitur. 
Reclams Sprachtrainingspaket Latein biettet alles, was 
Schülerinnen und Schüler für ihren Erfoolg brauchen: 

Wortschatz, Grammatik und Übersetzunngstechniken 
sowie Tipps und Merkhilfen – verfasst vonn erfahrenen

Lateinlehrer:innen und -didakktiker:innen.

3 Bände · 5225 S. · € 19,80



Ergänzen und gestalten Sie Ihren modernen 
Lateinunterricht mit NAVIGIUM-Online! 

Highlights für Lehrkräfte:
 Digitale Texterschließung von der Lehrbuch- bis zur 

Lektürephase mit Erstellung von Textlexika, grammatischen 
Konstruktionen und Möglichkeiten zur Differenzierung.

 Attraktive Gamification-Elemente, die wirklich alle Schüler
und Schülerinnen zum Lernen der Vokabeln motivieren.

 Einfach erstellte und automatisch korrigierte Vokabeltests
 und Klassenarbeiten.

 Leichte Anpassbarkeit an jedes Lehrbuch oder passgenaue 
Inhalte zu Pontes.

!

!

!
!

" 6 Monate testen
Jetzt 6 Monate unverbindlich und

kostenlos an Ihrer Schule testen*

www.navigium.de/testlizenz

*mit allen Latein-Lehrkräften und 
SchülerInnen,      nach vorheriger Schulung

vor Ort oder           per Zoom.

" Kommende digitale Veranstaltungen

Dienstag, 20.01.2026, 17:00 Uhr:

Digitale Übungsblätter und Prüfungen

Mittwoch, 28.01.2026, 17:00 Uhr:

  Textarbeit
Montag, 23.02.2026, 17:00 Uhr:

Allgemeine Einführung
Dienstag, 17.03.2026, 17:00 Uhr:

Wortschatzarbeit

Kostenlos anmelden unter: 
www.navigium.de/veranstaltungen.html

Passgenau
zu Pontes oder zu

jedem anderen 
Lehrbuch!



 

 
 

4 

In eigener Sache 
 

Das Jahr 2025 geht zu Ende – der DAV hat im September bei wunderbarem Wet-

ter in Berlin sein einhundertjähriges Bestehen gefeiert (dokumentiert werden 

die Vor- und Beiträge in einer eigens dafür reservierten Ausgabe des Forum 
Classicum).  Zudem wurden Friedrich Maier, Ehrenvorsitzender des DAV, und 

Eckard Lefèvre, DAV-Vorsitzender in den Jahren 1981-1985, 90 Jahre alt. 

Hans-Joachim Gehrke, profilierter Althistoriker und dezidierter Freund und 

Unterstützer der Sprachen Griechisch und Latein, feierte seinen 80. Geburtstag, 

während Bernhard Zimmermann, DAV-Vorsitzender in den Jahren 2011 bis 

2015 und Ehrendvorsitzender unseres Landesverbandes, 70 Jahre alt geworden 

ist. Ihnen allen sei an dieser Stelle noch einmal herzlich gratuliert! 
 

Im kommenden Jahr steht dem DAV wieder ein Großereignis ins 

Haus: Vom 7. bis zum 11. April 2026 wird in Frankfurt am Main 

der nächste DAV-Bundeskongress stattfinden, inklusive der 

Humanismuspreis-Verleihung an Mary Beard. Die Anmeldung 

für den Kongress ist eröffnet und bis zum 15.3. möglich unter 

https://bundeskongress.altphilologenverband.de/anmeldung. Das 

Einladungsprogramm finden Sie unter https://tinyurl.com/Prog2026FfM. 
 

Eine Zusammenstellung von demnächst anstehenden Veranstaltungen finden Sie 

– wie immer – auf unserer Verbandshomepage unter https://www.dav-bw.de. 
 

Es beginnt nun wieder die Saison für die Abiturvorträge für Latein und Grie-

chisch; die Übersicht auf unserer Verbandshomepage wird sukzessive aktualisiert. 

Neben den Einzelvorträgen sei besonders auf den Tübinger Abitur-Workshop 

am 7. März 2026 hingewiesen. Die Freiburger Latein- und Griechisch-Vorträge 

werden in Präsenz angeboten, aber mit der Möglichkeit einer digitalen Zuschal-

tung. 
 

Ans Herz gelegt sei auch schon der Termin der 10. Didaskalika-Tagung in 
Tübingen am 22. Mai 2026. Das Thema lautet dieses Mal „Antike und Rechts-

extremismus“. 
 

Auch noch einmal aufmerksam machen möchte ich auf die Initiative des DAV zur 

Definition von Niveaustufen unterhalb des Latinums und Graecums. Was 

lange unnötig war, wird in der heutigen Schul- und Universitätslandschaft leider 

immer wichtiger. An verschiedenen Universitäten im Bundesgebiet wird derzeit 

ausgelotet, wie gut die Ansätze in den Latinums- und Graecumskursen 

implementierbar sind; Näheres finden Sie unter https://tinyurl.com/GeRLGr. 
 

Die Reihe der Beiträge in diesem Heft beginnt dieses Mal interdisziplinär. Schon 

in den letzten Ausgaben wurden hin und wieder Brücken zur Romanistik 

geschlagen – dieses Mal ist es Dietmar Schmitz, der uns die Rezeption antiker 



 

 5 

Gedichte bei spanischen Schriftstellern vorstellt. Aktuell wird der erste Teil der 

Studie abgedruckt, die Fortsetzung folgt im nächsten Heft. 
 

Christoph Wurm, der uns beim letzten Mal in die Welt des Franzosen Nicolas 

Boileau und seiner Horazrezeption eingeführt hat, weist dieses Mal auf Friedrich 

Spee und seine Cautio criminalis hin, dessen Kritik an den Auswüchsen der 

Hexenverfolgungen uns zeigt, dass auch damals Menschen tätig waren, die sich 

nicht einfach den Verirrungen der Zeit hingegeben haben, sondern mit Vernunft, 

Mut und sogar einigem Erfolg dagegen vorgegangen sind. 
 

Um interkulturelle Erfahrungen und Begegnungen in der Antike ging es auf der 

XXXII. Sommerakademie der Alten Sprachen in Überlingen am Bodensee zu 

Beginn des Septembers in diesem Jahr. Marianne Illi-Schraivogel berichtet in 

ihrem Beitrag vom besonderen Geist dieser Veranstaltung und den dort gewon-

nenen Erkenntnissen. 
 

Ebenso von dieser Veranstaltung inspiriert sind die Beobachtungen von Peter 
Mommsen. Er hat den Arbeitskreis zu Christine Waldes Vortrag geleitet, der sich 

mit der möglichen Existenz von Rassismus im antiken Rom befasste, und wirft 

ein Schlaglicht auf die Rezeption von Tacitus’ Germania in einer dunklen Zeit der 

deutschen Geschichte. 
 

In der Zeit vor einem dunklen Punkt der römischen Geschichte, dem 

Vesuvausbruch des Jahres 79, waren die Geschehnisse angelegt, die beim 8. 

Wilhelmsdorfer Kleinkunstabend unter der Leitung von Martina Lagler auf die 

Bühne gebracht wurden. Martina Deters berichtet in ihrem Beitrag von diesem 

Ereignis mit Breitenwirkung für das Fach Latein. 
 

Die alexandrinische Dichtung ist bekannt für ihre Perfektion in der Form und die 

Gelehrsamkeit ihrer Inhalte. Zsolt Adorjáni hat zu dieser Dichtungsgattung eine 

‚Einführung‘ verfasst – Heiko Ullrich zeigt uns, dass es sich dabei um deutlich 

mehr handelt als ein Studienheft, mit dem man sich auf eine Prüfung vorbereiten 

könnte. 
 

Beschlossen wird das Heft mit einer Erinnerung an den am 22. September 

verstorbenen Dieter Lohmann. Gottfried Schwemer führt uns das Leben und 

Wirken des Tübinger Lehrers, Honorarprofessors, Fachdidaktikers und 

Begründers der Dreischrittmethode noch einmal eindringlich vor Augen. 
 

Abhängig davon, wann Ihnen dieses Heft in seiner gedruckten oder digitalen 

Form zugeht, wünsche ich Ihnen frohe Weihnachtsfeiertage und in jedem Fall das 

Allerbeste für das neue Jahr 2026! 

Stefan Faller 



 

 
 

6 

Dietmar Schmitz (Oberhausen) 
 

  Antikes in lyrischen Texten Spaniens (Teil 1) 
 
 

Im folgenden Beitrag möchte ich einige spanische Gedichte vorstellen, in denen 

antike Gedanken, Ideen und Motive rezipiert werden. Zahlreiche Autoren und 

Dichter haben über die Jahrhunderte hinweg immer wieder auf Ideen der Antike 

zurückgegriffen und in ihr poetisches Werk einfließen lassen. Die Lyrik bietet 

sich schon deshalb an, weil es sich in der Regel um relativ kurze Texte handelt, 

die hier vorgestellt werden (spanisch und deutsch). Es geht nicht darum, eine Lite-

raturgeschichte zu schreiben, sondern an wenigen Beispielen seit dem Siglo de 

Oro, also dem Goldenen Zeitalter der spanischen Literatur (etwa von 1560 bis 

1660), zu illustrieren, wie nachhaltig die Antike gewirkt hat.
1
 Übrigens wurden 

spanische Texte in der frühen Neuzeit auch ins Lateinische übersetzt, vor allem in 

Deutschland.
2
 

 

Beginnen möchte ich mit Garcilaso de la Vega, einem Dichter des 16. Jahr-

hundert. Danach folgt ein ebenso wichtiger Dichter wie Francisco de Quevedo, 

der im 16. Jahrhundert geboren wurde und bis ins 17. Jahrhundert hineinlebte und 

im sogenannten Barockzeitalter wirkte. Danach habe ich ein Sonett von José de 

Cadalso ausgewählt, einem Autor des 18. Jahrhunderts. Die Lyrik des 19. Jahr-

hunderts wird von Gustavo Alfonso Bécquer vertreten, das 20. Jahrhundert wird 

von Federico García Lorca repräsentiert. 
 

Garcilaso de la Vega war einer der berühmtesten Dichter der Epoche der 

Renaissance und des Humanismus. Das genaue Geburtsjahr ist nicht bekannt, 

möglicherweise wurde er um 1501 geboren; gestorben ist er 1536. Er gehörte 

einem hohen Adelsgeschlecht in Kastilien an und war militärisch und politisch 

tätig. Garcilaso de la Vega hat kein umfangreiches Oeuvre hinterlassen, höchstens 

100 Druckseiten, darunter sind Sonette, Kanzonen, Elegien, eine Versepistel, Ek-

logen und drei lateinische Oden. Die Forschung sieht in ihm einen der bedeutend-

sten Dichter in spanischer Sprache.
3
 Er hat verschiedene lyrische Gattungen, vor 

allem das Sonett, das in Italien ausgeprägt wurde, in Spanien heimisch gemacht. 

 
1 Für die deutschsprachige Lyrik gibt es bereits Publikationen, in denen antike Motive untersucht 

werden: Seidensticker, B./Habermehl, P. (Hrsgg.), 1996; Elit, S., Bremer, K., Reents, F., 2010, 

passim. 

2 Vgl. Briesemeister, D., 2002, 9-27.  
3  Zum Beispiel lobt D. Briesemeister die vollendete Form- und Sprachkunst Garcilasos, 

Briesemeister, D. 2014, 62. 



 

 7 

Bei der Übernahme der italienischen Lyrik ging es ihm nicht nur um die Imitatio, 

sondern auch um die Aemulatio.4 
 

Üblicherweise setzt man den Beginn der spanischen Renaissance mit dem Jahr 

1492 an, als die reconquista/die Rückeroberung in Spanien abgeschlossen war. 

Dieses Jahr war auch deshalb von großer Bedeutung, weil Amerika entdeckt 

wurde und in Spanien die erste Grammatik einer romanischen Sprache, nämlich 

des Spanischen, erschien (von Antonio de Nebrija). Das Land öffnete sich für 

Ideen aus Italien, dabei spielten Werke der italienischen Dichter wie Dante 

Alighieri, Francesco Petrarca und Giovanni Boccaccio eine bedeutende Rolle. 

August Buck hat ausführlich den Einfluss der Antike auf Autoren der Renaissance 

erläutert.
5
 Eines der Merkmale dieser Epoche war die Wiederbelebung der kultu-

rellen Leistungen der klassischen griechisch-römischen Antike. Die Bezeichnung 

selbst wurde erst seit dem 19. Jahrhundert verwendet. Dass die Einteilung in 

Epochen problematisch ist, gilt allgemein als bekannt und soll hier nicht näher 

thematisiert werden.
6
 E. Geisler hat in seiner neuesten Publikation mit knappen 

Strichen erläutert, was unter Renaissance verstanden werden kann. Jedenfalls gilt 

für Italien (und damit auch weitgehend für Spanien, obwohl es auch Stimmen 

gibt, die behaupten, es hätte nie eine Renaissance in Spanien gegeben), „dass die 

Gelehrten des Landes die klassische Antike wiederentdeckten, sich als Huma-

nisten verstanden, die Autoren Athens und Roms zu Vorbildern wählten und 

Kunst und Literatur eine zentrale Rolle zuwiesen, sich einen gewissen Sensualis-

mus und sogar Paganismus gestatteten und vor allem etwas wie die Entdeckung 

des Individuums zu Wege brachten, das mehr und mehr für sich beanspruchte, 

sich von überkommenen Zusammenhängen zu lösen und auf eigenen Beinen zu 

stehen. Dazu kam, dass man sich jetzt auch stärker mit der Volkskultur 

beschäftigte und neben den antiken Sprachen auch die eigenen Volkssprachen 

förderte.“
7 

 

Text 1: A Dafne ya los brazos le crecían (Soneto XIII) 
 

A Dafne ya los brazos le crecían 
y en luegos ramos vueltos se mostraban; 
en verdes hojas vi que se tornaban 
los caballos qu’el oro escurecían; 
 

de áspera corteza se cubrían        5 
los tiernos miembros que aun bullendo ’staban; 

 
4  Zur Bedeutung dieses Dichters vgl. auch Briesemeister, D., 2014, 62-64 sowie zahlreiche 

Literaturangaben, 67-76. 
5 Buck, A., 1976, passim. 
6 Gumbrecht, H.-U./Link-Heer, U., 2015, passim. 
7 Geisler, E., 2022, 15. 



 

 
 

8 

los blancos pies en tierra se hincaban 
y en torcidas raíces se volvían. 
 

Aquel que fue la causa de tal daño, 
a fuerza de llorar, crecer hacía       10 
este árbol, que con lágrimas regaba. 
 

¡Oh miserable estado, oh mal tamaño, 
que con llorarla crezca cada día 
la causa y la razón por que lloraba! 
 

Übersetzung 
 

Daphnes Arme wuchsen schon zu Zweigen, 
zu langen Ästen wandelten sie sich; 
zu grünen Blättern, sah ich, war das Haar, 
heller strahl’ es einst als Gold. 
 

Mit rauher Rinde deckten sich       5 
die zarten Glieder, die noch bebten; 
die weißen Füße drangen in die Erde, 
drehten sich zu Wurzeln. 
 

Jener, der dies Unheil brachte, 
ließ mit seinem Weinen wachsen      10 
diesen Baum, den er mit Tränen tränkte. 
 

O großes Unglück, großes Leid – 
mit den Tränen Tag für Tag 
wächst Grund und Anlass dieses Weinens!8 

 

Bereits beim ersten Lesen des Sonetts fällt auf, dass der spanische Dichter 

Garcilaso de la Vega auf den Mythos des römischen Epikers Ovid zurückgreift. 

Während der lateinische Text fast 100 Verse umfasst, besteht ein Sonett lediglich 

aus 14 Versen. Garcilaso de la Vega musste also auf jeden Fall den Blick auf 

wenige Details konzentrieren. So setzt er bereits in der ersten Strophe mit der 

Metamorphose ein, während Ovid die Vorgeschichte (Met. I, 470-546) erzählt 

und der Leserin/dem Leser zahlreiche Einzelheiten mitteilt. Das heißt konkret, 

dass der spanische Dichter beim Leser/bei der Leserin die Lektüre des lateini-

schen Originals voraussetzt, auf jeden Fall muss die Leserin/der Leser wissen, 

wer Daphne ist und warum die Metamorphose realisiert wird. Apoll verfolgt 

Daphne, die erschöpft von der Flucht vor dem verliebten Gott um Hilfe bittet. 

Diese besteht darin, dass sie vor dessen Augen in einen Lorbeer verwandelt wird. 

Vergleicht man beide Texte bezüglich der Verwandlung (Met. I, 547-567 bzw. 

das Sonett XIII) systematisch, wird deutlich, dass Garcilaso zwar zahlreiche Ein-

 
8 Felten, H./A. Valcárcel, A., 1990, 56-57. 



 

 9 

zelheiten übernimmt, aber die Reihenfolge ändert. Ovid bietet die umfassende 

Verwandlungssage und beginnt mit der Beschreibung des gesamten Körpers, der 

von der Starre befallen wird (V. 547: torpor gravis occupat artus/eine Starre 

ergreift die Glieder). Demgegenüber setzt Garcilaso mit der Beschreibung der 

Veränderung von Daphnes Armen zu langen Ästen ein (V. 1/2: A Dafne ya los 
brazos le crecían/y en luengos ramos vueltos se mostraban). Der spanische 

Dichter setzt auf das visuelle Element, denn er fügt den Blättern, zu denen auch 

bei Ovid die Haare werden, die Farbe grün hinzu, aus dem ovidischen Glanz wird 

bei Garcilaso Gold: V. 550, in frondem crines, in ramos bracchia crescunt/wie als 

Blätter die Haare, so wachsen die Arme als Zweige
9
; Garcilaso, V. 3/4: en verdes 

hojas vi que se tornaban/los cabellos qu’el oro escurecían/zu grünen Blättern, sah 

ich, ward das Haar, heller strahlt’ es einst als Gold. Wiederum benutzt Garcilaso 

ein Farbadjektiv bei der Beschreibung, wie die weißen Füße Daphnes in die Erde 

dringen und sich zu Wurzeln wandeln (V. 7/8: los blancos pies en tierra se 
hincaban/y en torcidas raíces se volvían). Ovid hingegen lässt die Füße in steifen 

Wurzeln haften, Füße, die zuvor noch schnell waren (V. 551: pes, modo tam 
velox, pigris radicibus haeret/ebenso schnell noch, haften in steifen Wurzeln die 

Füße). Apoll, der Daphne noch immer liebt, legt an den Stamm seine rechte Hand, 

fühlt das Herz der Geliebten noch schlagen unter der Rinde, und sein Arm 

umschlingt wie Glieder die Zweige (V. 553-555: hanc quoque Phoebus amat, 
positaque in stipite dextra/sentit adhuc trepidare novo sub cortice pectus./ 
complexusque suis ramos, ut membra lacertis). Bei Garcilaso indes ist der Blick 

voll auf Daphne gerichtet, Apoll erscheint in dieser Phase nicht: V. 5-8, de áspera 
corteza se cubrían/los tiernos miembros que aun bullendo ’staban; /los blancos 
pies en tierra se hincaban/y en torcidas raíces se volvían. Ovids Apoll küsst das 

Holz, das auch jetzt noch vor den Lippen zurückweicht: V. 556, oscula dat ligno: 
refugit tamen oscula lignum. Davon ist bei Garcilaso überhaupt nicht die Rede, in 

den Terzetten werden die Namen der beiden Protagonisten nicht mehr erwähnt, 

Apoll scheint nur am Anfang von Vers 9 als Pronomen auf (Aquel). In den letzten 

beiden Strophen werden Begriffe verwendet oder evoziert, die typisch für die Zeit 

der Renaissance sind: Melancholie, Schmerz (llorar (3x), lágrima), Leid (mal 
tamaño), Unglück (miserable estado). Das Gedicht klingt traurig aus, die bereits 

genannten Begriffe überwiegen. Das letzte Wort des Gedichts ist eine Form des 

Verbs llorar / weinen. Apoll ist der Handelnde, Daphne ist nicht mehr in der Lage 

irgendwie zu reagieren, außer der Tatsache, dass Apoll mit seinen Tränen dafür 

sorgt, dass der Baum weiterwächst. Die gesamte Lage wird als großes Unglück, 

als großes Leid aufgefasst (V. 12: ¡Oh miserable estado, oh mal tamaño!). 
 

 
9 Ich übernehme hier und im Folgenden die Übersetzung von E. Rösch, 1979, passim. 



 

 
 

10 

Metrisch ist das Sonett in einer üblichen Anordnung verfasst; es besteht aus 

vierzehn Elfsilbern, verteilt auf zwei Vierzeiler (cuartetos) und zwei Dreizeilern 

(tercetos). Sie sind durch Vollreim verbunden, hier in der üblichen Anordnung: 

abba abba cde cde.
10 

 

Wie die Interpretation zeigt, handelt es sich um ein kunstvoll gebautes Gedicht, 

das einen Vergleich mit den römischen Klassikern wie Catull, Horaz, Vergil oder 

Ovid nicht zu scheuen braucht. Schon im 16. Jahrhundert gelingt es einem spani-

schen Dichter, mit einem in der Volkssprache verfassten Text ein Meisterwerk 

vorzulegen. 
 

Francisco de Quevedo ist wohl – neben Luis de Góngora – der bedeutendste 

Dichter des Barockzeitalters in Spanien. Er hat wichtige Werke in beinahe allen 

Textgattungen verfasst. In Madrid 1580 geboren besuchte er eine Jesuitenschule, 

studierte an der berühmten Hochschule Alcalá de Henares alte Sprachen und 

später an der Universität zu Valladolid Theologie. Seit 1613 war er als Privatse-

kretär des Herzogs von Osuna tätig, später in diplomatischen Diensten für Philipp 

IV.. Aufgrund von Hofintrigen musste er für einige Jahre ins Gefängnis. Mit dem 

bereits erwähnten Dichter Luis de Góngora (1561-1627) war er verfeindet, dem er 

vorwarf, ein konvertierter Jude und homosexuell zu sein. Er selbst lehnte großen 

Reichtum aus verschiedenen Gründen ab.
11

 Für das Barockzeitalter
12

 typisch ist 

die „Desengaño-Thematik, d. h. die pessimistische Desillusionshaltung mit ihrer 

Vanitas- und Todes-Thematik, die sich bis zum Nihilismus steigern kann.”
13

 Que-

vedo trug wesentlich dazu bei, dass Gedanken des Neostoizismus in die spanische 

Literatur des 17. Jahrhunderts eingeführt wurden.
14 

 

Zwei Strömungen lassen sich im Zeitalter des Barocks, das teilweise auch zum 

Siglo de Oro zählt, erkennen: einerseits der elitäre culteranismo, für den eher der 

Dichter Luis de Góngora steht, wobei antike Stoffe im Vordergrund stehen, ande-

rerseits der conceptionismo, eine Stilrichtung, bei der die Dichter dunkle und 

vieldeutige Metaphern und Allegorien verwendeten. Dadurch erhalten Begriffe 

und Aussagen häufig einen Doppelsinn, den es zu verstehen gilt. Vor allem in den 

satirischen Texten Quevedos lassen sich konzeptionistische Züge beobachten.
15 

 
10 Weitere Einzelheiten zu Fragen der Verslehre vgl. Baehr, R., 1962, passim. 
11 Zu Leben und Werk Quevedos vgl. Strosetzki, Chr., 2014, 94-98, Angaben zu Luis de Góngora s. 

Strosetzki, Chr., 2014, 98-101; weiterführende Literatur zu beiden sowie zur Barockliteratur vgl. 

ebenfalls Strosetzki, Chr., 2014, 102-106. 
12 Zum problematischen Begriff: Barock hat sich ausführlich Schulz-Buschhaus, U., 2015, geäußert, 

der verschiedene Konzeptionen kritisch hinterfragt und seine eigene These vorstellt, 213-233. 

13 Felten, H./Valcárcel, A., 1990, 457. 

14 Geisler, E., 2022, 142. 

15 Ausführlich zum Thema: Ascunce Arrieta, J. A., 2001, 150-160. Vgl. auch Briesemeister, D., 

1996, 1021-1025. 



 

 11 

 

Text 2: A Roma sepultada en sus ruinas 
 

Buscas en Roma a Roma, ¡oh, peregrino!, 
y en Roma misma a Roma no la hallas: 
cadaver son las que ostentó murallas, 
y tumba de sí proprio el Aventino. 
 

Yace donde reinaba el Palatino;       5 
y limadas del tiempo, las medallas 
más se muestran destrozo a las batallas 
de las edades que blasón latino. 
 

Sólo el Tibre quedó, cuya corriente, 
si ciudad la regó, ya, sepultura,      10 
la llora con funesto son doliente. 
 

¡Oh, Roma!, en tu grandeza, en tu hermosura, 
Huyó lo que era fime, y solamente 
lo fugitive permanece y dura. 
 

Übersetzung: 
 

Suchst, Pilger, Rom in Rom! 
Doch Rom in Rom kannst du nicht finden: 
Leichen nur die stolzen Mauern, 
sein eignes Grabmal ist der Aventin. 
 

Hier ruht’s, wo einst der Palatin;      5 
von Zeit zernaget, die Medaillen 
Zerstörung zeigen von Zeiten- 
Schlachten, kaum ihr lateinisch Wappen. 
 

Allein der Tiber bleibt. Benetzte 
einst die Stadt, jetzt nur Grabesruhe,     10 
beweint sie nun in dunkler Totenklage. 
 

Rom! In Deiner Größe, Deiner Herrlichkeit, 
all Deine Kraft dahin, und nur allein 
das Flüchtige, es ist, wird sein. 16 

 

Auch bei diesem Gedicht handelt es sich um ein Sonett, eine Gattung, die in der 

gesamten Geschichte der spanischen Literatur sehr beliebt war. Wie wichtig 

Rom
17

 früher war, wird im ersten Quartett deutlich, denn der Name kommt gleich 

vier Mal vor (V. 1/2). Ausserdem werden zwei Hügel Roms genannt; einmal im 

letzten Vers des ersten Quartetts: el Aventino / der Aventin, dann der Palatin im 

 
16 Felten, H./A. Valcárcel, A., 1990, 240-241. 

17 Waiblinger, F. P., 2000; Schmitzer, U., 2016; eine umfassende Textsammlung zum Thema Roma 

aeterna bietet B. Kytzler, 1972/1984. 



 

 
 

12 

ersten Vers des zweiten Quartett
18

. Doch die Glanzzeit der Stadt ist vorbei 

(murallas, V. 3), Rom ist eine Ruine, ja liegt unter Ruinen (en sus ruinas, so 

lautet ein Teil des Titels des Gedichts). Das Wortfeld Tod wird geprägt durch 

Begriffe wie cadáver/Leiche (V. 3) und tumba/Grabmal (V. 4). Erstes vorläufiges 

Fazit: Die Zeit des berühmten Rom ist vorbei. Unterstützt wird dieser Gedanke 

durch die Wahl des Indefinido (ostentó, V. 3), eines der Vergangenheitstempora 

der spanischen Sprache. Der Gedanke der Vergänglichkeit wird im zweiten Quar-

tett fortgeführt: der Palatin/el Palatino liegt danieder, von der Zeit zernagt 

(limadas del tiempo, las murallas, V. 6). Im ersten Terzett wird der Gedanke des 

Vergehens und des Untergangs weitergeführt: jetzt gibt es nur Grabesruhe 

(sepultura, V. 10), daher herrscht nun dunkle Totenklage (la llora con funesto son 
doliente, V. 11). Es bleibt nur der Tiber: Sólo el Tibre quedó, wobei der spanische 

Text ein Vergangenheitstempus aufweist (quedó, Indefinido, V. 9), während der 

Übersetzer das deutsche Präsens gewählt hat. Die Wahl zahlreicher Vergangen-

heitstempora, vor allem die des Indefinido und des Imperfecto (im Spanischen 

gibt es noch ein drittes Vergangenheitstempus: perfecto compuesto) trägt dazu 

bei, den Gedanken der Vergänglichkeit, der für das Barock konstitutiv ist, zu 

verstärken. 
 

Die Apostrophe an die Stadt Rom (V. 12: ¡Oh, Roma!)19
 erinnert im zweiten 

Terzett wieder an die im ersten Quartett genannten glorreichen Zeiten der Stadt: 

en tu grandeza, en tu hermosura (V. 12), aber: die Kraft ist dahin (huyó lo que era 
firme, V. 13), also wieder in Vergangenheitstempora: huyó (Indefinido), era (Im-
perfecto), es bleibt lediglich das Flüchtige: lo fugitivo permanece y dura /das 

Flüchtige, es ist, wird sein (V. 14). Fazit: nur das Flüchtige bleibt, die Größe sind 

nur Erinnerungen… 
 

Im Grunde schält sich auch in diesem Sonett die stoische Haltung Quevedos 

heraus, der im Sinne Senecas und Epiktets Reichtum ablehnt und Armut predigt.
20

 

Rom hat seine ganze Macht und Pracht verloren, nur das Flüchtige (lo fugitivo) 

hat Bestand. 
 

José Cadalso y Vázquez de Andrade (die Spanier haben in der Regel zwei 

Nachnamen, wobei sie den ersten Namen vom Vater, den zweiten von der Mutter 

erhalten) wurde 1741 in Cádiz geboren, er verstarb 1782 in Gibraltar. Cadalso 

wird auch als „poeta-soldado” bezeichnet; einerseits gilt er als vielseitiger Literat 

und Satiriker. Neben seinem lyrischen Werk stammen von ihm Theaterstücke, 

Briefromane (vor allem die Cartas Marruecas/Marrokanischen Briefe) und die 

 
18 Wie wichtig aus der Sicht Ovids dieser Hügel war geht aus einem Abschnitt der Metamorphosen 

hervor (Ovid, met. 1, 168-176); Näheres bei Schmitzer, U., 2016, 159-163. 
19 Roberts, M., 2002, passim. 
20 Weitere Details zu Quevedos stoischer Haltung vgl. Strosetzki, Chr., 2014, 96. 



 

 13 

Noches lúgubres – oft als Hauptwerk Cadalsos genannt, in Dialogen und 

Monologen verfasst. Damit avancierte er zum ersten Romantiker in Spanien.
21

 

Andererseits war er miltärisch tätig und starb bei der Belagerung von Gibraltar. 
 

Für das Zeitalter der Aufklärung in Spanien kann beobachtet werden, dass die 

wirtschaftliche und politische Entwicklung im engen Zusammenhang mit der 

spanischen Literatur zu sehen ist. „Das 18. Jahrhundert ist zugleich eine Epoche, 

in der ein altes und ein neues Denken, eine alte und eine neue gesellschaftliche 

und politische Gesellschaft unablässig und im Laufe der Zeit immer heftiger 

aufeinander stoßen.”
22

 In der Einleitung seines Beitrags verweist Tietz darauf, 

dass neben den Theologen, die als traditionelle Sinndeuter angesehen wurden, 

zunehmend auch die Literaten für sich in Anspruch nahmen, auf das Denken und 

die Gesellschaft einen kritischen Blick werfen zu dürfen und im Grunde „einen 

Autonomiestatus” fordern.
23 

 

Bezüglich der Bedeutung der Lyrik lässt sich feststellen, dass sie gegenüber der 

Epik und Dramatik als nachrangig eingestuft wurde.
24

 Für den Bereich des 

Sonetts wie für andere lyrische Gattungen kann behauptet warden, dass sich die 

Dichter der Aufklärung an den Autoren des Siglo de Oro orientierten und noch 

nicht „den herausgehobenen Status eines Propheten und Weltendeuters für sich in 

Anspruch” nahmen.
25

  
 

Text 3: Sobre el poder del tiempo 
 

Todo lo muda el tiempo, Fílis mía; 
todo cede al rigor de sus guadañas: 
ya transforma los valles en montañas, 
ya pone campo donde mar había. 
 

El muda en noche opaca el claro día,     5 
en fábulas pueriles las hazañas, 
alcázares soberbios en cabañas, 
y el juvenil ardor en vejez fría. 
 

Doma el tiempo al caballo desbocado 
detiene el mar y viento enfurecido,      10 
postra al león y rinde al bravo toro. 
 

 
21 Die Einordnung Cadalsos zur Epoche der Romantik und zur Aufklärung ist problematisch; vgl.  

Felten, H./Valcárcel, A., 1990, 381 und Tietz, M., 2014, 149-150. 

22 Tietz, M., 2014, 107. 

23 Tietz, M. ebenda. Auf entscheidende Ideen der Aufklärung in Europa geht Tietz, M. in einem 

eigenen Kapitel ein, Ders., 2014, 112-114. 

24 Tietz, M., 2014, 129. 

25 Tietz, M., 2014, 129. 



 

 
 

14 

Sola una cosa al tiempo denodada 
ni cederá, ni cede, ni ha cedido,  
y es el constante amor con que te adoro. 
 
Übersetzung 
 

Alles verändert die rasche Zeit, Philis mein. 
Alles weicht der Strenge ihrer Sense;  
sie wandelt Täler zu Bergen, 
macht zum Land das Meer. 
 

Wandelt in dunkle Nacht den hellen Tag,   5 
In Knabenfabeln Heldentaten,  
Stolze Paläste in ärmliche Hütten 
und junge Glut in Alterskälte. 
 

Es zähmt die Zeit das wilde Pferd, 
gebietet Einhalt Meer und Sturm,      10 
besiegt den Löwen, bezwingt den Stier. 
 

Allein nur eins der ungestümen Zeit 
nicht weichen wird, nicht weicht, nie wich, 
das ist die ew’ge Liebe mein für dich.26 

 

Es handelt sich um ein Sonett über die Macht der Zeit. Ich werde Analysen der 

Lexik, Wortfelder, Syntax, Stilfiguren und Metrik liefern, um das Gedicht 

einzuordnen. Es sind zahlreiche interessante Details zu beobachten, ähnlich wie 

bei griechischen oder römischen Dichtern wie Kallimachos, Catull, Vergil, Horaz 

oder Ovid, um nur einige zu nennen. Es geht im Gedicht neben der Kraft der Zeit 

um die Vergänglichkeit (vanitas),
27

 ein Motiv, das in der spanischen Literatur seit 

der Renaissance eine große Rolle spielt, und um die Liebe (amor). Ob der Autor 

diesbezüglich eine Parodie schaffen wollte, kann zunächst nicht geklärt werden. 

Der Begriff el tiempo/die Zeit kommt in jeder Strophe vor, im zweiten Quartett 

allerdings als substantivisches Pronomen: El, am Anfang der Strophe und des 

fünften Verses. Der Dichter setzt die Zeit/el tiempo stets als Subjekt ein, lediglich 

im zweiten Quartett verwendet er den Begriff als indirektes Objekt – dazu später 

mehr. Im gesamten Gedicht wird beschrieben, was die Zeit bewirkt, was nicht. 

Ähnlich wie in Cäsars Bellum Gallicum steht ein Begriff der Gesamtheit (Gallia 
est omnis divisa in partes tres…, BG I 1) am Anfang und wird sogar im zweiten 

Vers wiederholt: Todo/Alles. Die Zeit/el tiempo beherrscht alles (außer im 

zweiten Terzett). Die Wahl des Presente/Präsens in den Hauptsätzen unterstreicht 

die Vorstellung der Omnipräsenz der Zeit (muda, cede, transforma, pone, muda, 

 
26 Felten, H./A. Valcárcel, A., 1990, 266-267. 

27 Benthien, C./von Flemming, V., 2018. 



 

 15 

doma, detiene, postra, rinde). Lediglich in einem Nebensatz verwendet der 

Dichter das Imperfecto (había). Im zweiten Quartett indes wird ein Blick in die 

Zukunft, in die Vergangenheit und in die Gegenwart geworfen, auf einen Bereich, 

wo die Zeit/el tiempo keinen Einfluss hat (cederá, cede, ha cedido): auf die Liebe/ 

el amor. Im Schlussvers steht wieder das Presente (Präsens, V. 14): es/adoro, 

aber eben nicht auf el tiempo/die Zeit, sondern auf el amor bezogen. Das unter-

suchte Tempusrelief des Gedichtes zeigt, dass der Zeit umfassende Macht zuge-

ordnet wird, nur einem Bereich nicht, nämlich dem der Liebe (el amor). 
 

Schaut man sich die Bedeutungsvielfalt der Verben an, die auf el tiempo/die Zeit 

bezogen sind, so ergibt sich die Vorstellung, dass sie sehr einflussreich ist: sie 

kann alles verändern (muda, 2x, V. 1/V. 5; transforma, V. 3 – Evokation an Ovids 

Metamorphosen), sie beherrscht und zähmt alles (doma, V. 9), hat Macht über die 

Natur, über Menschen, über Tiere. Sie ist in der Lage, Täler zu Bergen umzu-

gestalten (transforma los valles en montañas, V. 3), macht das Meer zum Land 

(pone campo donde mar había, V. 4), wandelt den hellen Tag in dunkle Nacht (El 
muda en noche opaca el claro día, V. 5), Heldentaten in Knabenfabeln (en 
fábulas pueriles las hazañas, V. 6), stolze Paläste in ärmliche Hütten (alcázares 
soberbios en cabañas, V. 7) und junge Glut in Alterskälte (el juvenil ardor en 
vejez fría, V. 8). Hauptmerkmale sind hier Gegensätze, wobei ab dem zweiten 

Quartett dem Substantiv ein Epitheton ornans zugeordnet wird (noche: opaca, 
día: claro usw.). Wie souverän der Dichter mit der Sprache umzugehen weiß, ist 

zum Beispiel in Vers 8 zu erkennen: dem „Altersadjektiv“ juvenil/jugendlich wird 

das „Alterssubstantiv“ vejez/Alter gegenübergestellt, dem Substantiv ardor/Glut 

das Adjektiv frío; hier liegt also eine Form des Chiasmus vor. Weitere Stilfiguren 

werden im Folgenden kurz angeschnitten. 
 

Die Zeit/el tiempo beherrscht die Natur wie das Meer und den Wind, ebenso wie 

die Tiere; diese werden personifiziert, denn in V. 9/11 verwendet Cadalso beim 

direkten Objekt die Kombination: al (caballo, león etc.), ein Faktum das in der 

spanischen Grammatik eigentlich nur bei Personenobjekten verlangt wird. Auch 

die Wahl der Tiere ist nicht zufällig, alle drei spielen in der spanischen Literatur 

eine große Rolle (caballo/Pferd; toro/Stier); im Falle von león/Löwe handelt es 

sich um den König der Tiere: er benötigt aufgrund seiner enormen Kraft kein 

Adjektiv wie die anderen Tiere: caballo destocado, bravo toro.
28 

 

Die Zeit/el tiempo verwandelt vieles vom vermeintlich Positiven zum 

vermeintlich Negativen: día → noche, hazañas → fábulas pueriles, alcázares → 
cabañas, el juvenil ardor → la vejez fría. Im Gegensatz dazu ist die Darstellung 

 
28 Kitchell, K. F., 2014, passim; Schnoor, F., 2017, passim. 



 

 
 

16 

Ovids zu sehen, wo eine ärmliche Hütte in einen Palast aus Gold und Marmor 

verwandelt wird.
29 

 

Die Anbindung an die klassische Antike zeigt sich auch in der Wahl zahlreicher 

Stilfiguren. Das Polyptoton (ni cederá, ni cede, ni ha cedido, V. 13) war bei 

vielen griechischen und römischen Autoren und Dichtern beliebt wie es eben auch 

bei Cadalso der Fall ist. Die Wiederholung/repetitio spielt in diesem Gedicht eine 

große Rolle (el tiempo, 4x, muda 2x, todo 2x), Gegensätze (s.o.), die Personifi-

kation (der Tiere, der Zeit) und die Apostrophe, die Anrede an die Geliebte (Fílis 
mía, V. 1 und te adora, V. 14), gewissermaßen als Ringkomposition. 
 

Auffällig an diesem Gedicht ist die Tatsache, dass der Dichter viele Lexeme 

verwendet hat, die einem Römer zu verstehen leicht fielen. Betrachtet man die 

Geschichte der spanischen Sprache,
30

 so lassen sich einzelne Entwicklungsstufen 

vom Lateinischen zum Spanischen genau nachzeichnen. Cadalso hat aber in 

diesem Sonett auffallend viele Begriffe verwendet, die dem lateinischen Sprach-

zustand
31

 sehr nahestehen. Einige Beispiele mögen meine These untermauern: 

mudar/mutare, tiempo/tempus, mía/mea, ceder/cedere, rigor/rigor, transformar/ 

transformare, valle/vallis, montaña/mons, poner/ponere, campo/campus, mar/ 

mare. Ich höre hier auf, weitere Beispiele anzugeben, der interessierte Leser/ die 

interessierte Leserin findet selbst noch andere Beispiele im Text. 
 

Metrisch hat Cadalso das Sonett in einer traditionellen Anordnung verfasst; es 

besteht aus vierzehn Elfsilbern, verteilt auf zwei Vierzeiler (cuartetos) und zwei 

Dreizeilern (tercetos). Sie sind durch Vollreim verbunden, hier in der üblichen 

Anordnung: abba abba cde cde.
32

 
 

Im vorliegenden Sonett gibt es Elemente, die die düstere Weltsicht aufscheinen 

lassen, wenn Cadalso von dunkler Nacht, ärmlichen Hütten oder Alterskälte 

spricht (V. 5, 7/8). Man wird an Cadalsos Noches lúgubres erinnert, ein in Prosa 

verfasstes Gedicht, das erst postum erschienen ist (1789/1790), und das zur 

Gattung der Nacht- und Gräberdichtung zurechnen ist. 
 

In der Fortsetzung dieses Beitrags im nächsten Heft werden Beobachtungen zu 

Gedichten von Gustavo Alfonso Bécquer und Federico García Lorca unterbreitet. 
 
 
 
 
 
 
 

 
29 Ovid, Met. VIII, 611-724. 

30 Dietrich, W./Geckeler, H., 2007. 

31 Zur Etymologie der romanischen Sprachen vgl. Meyer-Lübke, W., 2009; vgl. auch Schmitz, D., 

2021, 2021, 793-798. 

32 Weitere Einzelheiten zu Fragen der Verslehre vgl. Baehr, R., 1962, passim. 



 

 17 

Literaturverzeichnis 
 

AGUILAR, R. M., El mito griego en la poesía de Federico García Lorca, in: Camacho Rojo, J. M. 

(Hrsg.), La traducción clásica en la obra de Federico García Lorca. Editiorial Universidad de 

Granada: Granada 2006. 

ASCUNCE ARRIETA, J. A., Góngora y Quevedo a la luz de la metáfora y del símbolo, in: Strosetzki, 

Chr. (Hrsg.), Actas del V Congreso de la Asociación Internacional Siglo de Oro Münster 1999, 

Vervuert/Iberoamericana: Frankf./M./Madrid, 2001, 150-160. 

BAEHR, R., Spanische Verslehre auf historischer Grundlage. Niemeyer: Tübingen 1962; spanische 

Ausgabe: Manual de versificación español, Gredos: Madrid 1997. 

BENTHIEN, C./VON FLEMMING, V. (Hrsgg.), Vanitas. Reflexionen über Vergänglichkeit in Literatur, 

bildender Kunst und theoretischer Diskussion der Gegenwart, in: Paragrana, Bd. 27, H. 2, 2018. 

BERSCHIN, W./HEILMANN, M., Hermann der Lahme – Gelehrter und Dichter (1013-1054), 97. 

BRIESEMEISTER, D, Art. Gongorismus, in: Ueding. G. (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik. 

Niemeyer: Tübingen 1966, Bd. III., 1021-1025. 

BRIESEMEISTER, D., Lateinische Übertragungen spanischer Literatur in Deutschland in der frühen 

Neuzeit, in: D. Briesemeister/A. Schönberger (edd.), De litteris Neolatinis in America Meridionali 

Portugallia, Hispania, Italia cultis. Valentia: Frankfurt/M. 2002, 9-27. 

BRIESEMEISTER, D., Renaissance, in: Rivero Iglesias, C. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine 

kommentierte Anthologie. W. Fink Verlag: Paderborn 2014, 43-76. 

BUCK, A., Die Rezeption der Antike in den romanischen Literaturen der Renaissance. Berlin 1976. 

DIETRICH, W./GECKELER, H., Einführung in die spanische Sprachwissenschaft. Ein Lehr- und 

Arbeitsbuch. Schmidt Verlag: Berlin 2007. 

DREVES, G. M./BLUME, C. (ed.), Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 50, Leipzig 1907. 

ELIT, S., BREMER, K., REENTS, F. (Hrsgg.), Antike – Lyrik – Heute. Griechisch-römisches Altertum 

in Gedichten von der Moderne bis zur Gegenwart, Remscheid 2010. 

FELTEN, H/VALCÁRCEL, A. (Hrsgg.), Spanische Lyrik von der Renaissance bis zum späten 19. 

Jahrhundert. Stuttgart (Reclam) 1990. 

FRÖHLICHER, P./GÜNTERT, G. (Hrsgg.), Cien años de poesía. 72 poemas españoles del siglo XX: 

estructuras poéticas y pautas críticas. Peter Lang Verlag: Bern 2001. 

GARCÍA-POSADA, M. (Hrsg.), Federico García Lorca. Obras completas I. Poesía. Galaxia Gutenberg: 

Barcelona 1996. 

GEISLER, E., Frühlingsluft der Renaissance. Momente eines historischen Augenblicks, in: Ders., Es 

tagt schon im Orangenhain. Skizzen zur spanischen Literatur. Wallstein Verlag: Göttingen 2022, 

15-35. 

GÓMEZ-MONTERO, J., Zwanzig Jahre Lyrik in Spanien (2001-2021), in: Schmelzer, D./Junkerjürgen, 

R./Mecke, J./Pöppel, H. (Hrsgg.), Wegmarken der spanischen Literatur des 21. Jahrhunderts. 

Erich Schmidt Verlag: Berlin 2022, 203-218. 

GUMBRECHT, H.-U./LINK-HEER, U. (Hrsgg.), Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs 

der Literatur und Sprachtheorie. Suhrkamp: Frankf./M. 1985, 22015. 

HEREDEROS DE FEDERICO GARCÍA LORCA, Obras selectas. Edición especial. Austral: Madrid 2011. 

HUBER, E., García Lorca. Weltbild und metaphorische Darstellung. Wilhelm Fink Verlag: München 

1967. 

HUGO, V., Préface de Cromwell, volume 23, tome I., Paris 1912, 7-51. 

HUNGER, H., Lexikon der griechischen und römischen Mythologie. Rowohlt: Hamburg 1974. 

INGENSCHAY, D./NEUSCHÄFER, H.-J. (Hrsgg.), Aufbrüche. Die Literatur Spaniens seit 1975. Edition 

tranvía: Berlin 1991. 

KROLLPFEIFER, L., Die Imagination der Stadt Rom bei Claudian: weibliche Allegorie und 

Herrscherlob, in: Th. Fuhrer, F. Mundt, J. Stenger (Hrsgg.), Cityscaping: Construction and 

Modelling Images of the City. Berlin 2015, 109-131. 



 

 
 

18 

KYTZLER, B. (Hrsg.), Roma aeterna. Lateinische und griechische Romdichtung von der Antike bis in 

die Gegenwart. Artemis Verlag: Zürich/München 1972 (Sonderdruck der Wissenschaftlichen 

Buchgesellschaft: Darmstadt 1984). 

LENTZEN, M., Die Lyrik des 20. Jahrhunderts, in: Rivero Iglesias, C. (Hrsg.), Spanische 

Literaturgeschichte. Eine kommentierte Anthologie. W. Fink Verlag: Paderborn 2014, 229-280. 

LAPESA, R., Historia de la lengua española. Prólogo de Ramón Menéndez Pidal. Madrid 1986, 

438/439. 

LÓPEZ ESTRADA, F., Comentario de la Rima XV (« Cendal flotante de leve bruma ») de Bécquer, in: 

El comentario de textos I, Madrid 41983, 87-125. 

MAINER, J. C. (Hrsg.), El último tercio de siglo (1968-1998). Antología consultada de la poesía 

española. Visor: Madrid 1999.  
MEYER-LÜBKE, W., Romanisches etymologisches Wörterbuch. 7. Edition. Universitätsverlag: 

Heidelberg 2009. 

MILÁN, E. ET AL. (Hrsgg.), El otro medio siglo. Antología incompleta de poesía iberoamericana. 

Espiral Maior: A Coruña 2009.  
MORA, V. L. (Hrsg.), La cuarta persona del plural: antología de poesía española contemporánea 

(1978-2015). Vaso Roto: Madrid 2016. 

MÜNCHBERG, K., Art. Daphne, in: Moog-Grünewald, M. (Hrsg.), Mythenrezeption. Die antike 

Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis zur Gegenwart. Der Neue Pauly, 

Supplemente Band 5. Verlag Metzler: Stuttgart/Weimar 2008, 203-211. 

NEUSCHÄFER, H.-J. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Metzler: Stuttgart 32006. 

PAZ, O., Lateinamerikanische Poesie, in: Ders., Essays 2. Aus dem Spanischen von Carl Heupel und 

Rudolf Wittkopf. Suhrkamp: Frankf./M. 1984, 111-128. 

PAZ, O., Die zehnte Muse von Mexiko, in: Ders., Essays 2. Aus dem Spanischen von Carl Heupel 

und Rudolf Wittkopf. Suhrkamp: Frankf./M. 1984, 129-147. 

PLANKL, W./VRETSKA, K., Vergil. Aeneis. Verlag Reclam: Stuttgart 1979. 

PRIETO DE PAULA, Á. (Hrsg.), La moradas del verbo. Poetas españoles de la democracia. Calambur: 

Valencia 2010. 

RIVERO IGLESIAS, C. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine kommentierte Anthologie. W. 

Fink Verlag: Paderborn 2014.  
RIVERO IGLESIAS, C., Romantik, in: Rivero Iglesias, C. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine 

kommentierte Anthologie. W. Fink Verlag: Paderborn 2014, 157-196. 

ROBERTS, M., Rome Personified, Rome Epitomized: Representations of Rome in the Poetry of the 

Early Fifth Century, in: American Journal of Philology, 122 (4), 2002, 535-565. 

RÖSCH, E., Publius Ovidius Naso. Metamorphosen. In deutsche Hexameter übertragen und mit dem 

Text herausgegeben von E. R. Heimeran Verlag: München 81979. 

SABADELL-NIETO, J. et al. (Hrsgg.), Cien años de poesía. 53 poemas en catalán, gallego y vasco: 

estructuras poéticas y pautas críticas. Peter Lang Verlag: Bern 2007. 

SCHMELZER, D./JUNKERJÜRGEN, R./MECKE, J./PÖPPEL, H. (Hrsgg.), Wegmarken der spanischen 

Literatur des 21. Jahrhunderts. Erich Schmidt Verlag: Berlin 2022. 

SCHMITZ, D., Latein und Griechisch als Basisfächer für das Erlernen der spanischen Sprache – 

Überlegungen zum rationalen Erlernen des Spanischen als Quartärsprache, in: Ders., Kleine 

Schriften. Antike – Spätantike – Neuzeit – Fachdidaktik. Analysen griechischer und römischer 

Texte. Aspekte ihrer Rezeption und Transformation. Übersetzungen lateinischer Texte und 

Gedanken zur didaktischen Umsetzung. Mit einem Geleitwort von Michael von Albrecht. Studien 

zur klassischen Philologie. Bd. 181. Berlin und andere Orte 2021, 793-798. 

SCHMITZER, U., Rom im Blick. Lesarten der Stadt von Plautus bis Juvenal. Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft: Darmstadt 2016. 



 

 19 

SCHRADER, L., Sinne und Sinnesverknüpfungen. Studien und Materialien zur Vorgeschichte der 

Synästhesie und zur Bewertung der Sinne in der italienischen, spanischen und französischen 

Literatur. Universitätsverlag Winter: Heidelberg 1969. 

SEIDENSTICKER, B./HABERMEHL, P. (Hrsgg.), Unterm Sternbild des Hercules. Antikes in der Lyrik 

der Gegenwart. Insel Verlag: Frankf./M. 1996. 

STROSETZKI, CHR., Barock, in: Rivero Iglesias, C. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine 

kommentierte Anthologie. W. Fink Verlag: Paderborn 2014, 77-106. 

TIETZ, M., Aufklärung, in: Rivero Iglesias, C. (Hrsg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine 

kommentierte Anthologie. W. Fink Verlag: Paderborn 2014, 107-156. 

TRIPP, E., Reclams Lexikon der antiken Mythologie. Reclam: Stuttgart 1975. 

WAIBLINGER, F. P., Rom. Ein literarischer Reiseführer. Wissenschaftliche Buchgesellschaft: 

Darmstadt 2000. 

ZEHNPFENNIG, B., (Hrsg.), Platon, Symposion. Felix Meiner Verlag: Hamburg 2012. 

 
 
 
 
 

Christoph Wurm (Dortmund) 
 

  Rufer gegen den Hexenwahn – 
  Friedrich Spee und seine Cautio Criminalis 
 
 

Hexenwahn 
 

Einer der bedeutendsten und einflussreichsten neu-lateinischen Texte der 

europäischen Geschichte ist sicherlich die Cautio Criminalis von Friedrich Spee. 
 

Auf dem Siedepunkt des Dreißigjährigen Krieges, im April 1631, erscheint ein 

Werk auf Latein, gedruckt von dem protestantischen Buchdrucker Peter Lucius in 

der damaligen Universitätsstadt Rinteln an der Weser. In dieser Schrift erhebt der 

Verfasser – zwar anonym, aber laut Titelblatt katholischer Theologe – seine 

Stimme gegen den Hexenwahn. 
 

Es ist das erste nachhaltige, in den folgenden Jahrzehnten einflussreiche Manifest  

zur Beendigung der Verfolgung von Hexen, sagae, in Deutschland. Der Titel des 

handlichen Oktavbandes: Cautio criminalis seu de processibus contra sagas liber, 

„Rechtliches Bedenken oder Buch über die Prozesse gegen Hexen.“
1
 

 

Der Verfasser der Cautio ist der Jesuit Friedrich Spee (1591-1635), der der euro-

päischen Literaturgeschichte als einer der großen Barockpoeten bekannt ist, seine 

Lyrik gilt als „devotional verse in its purest form“.
2
 

 

 
1 Alle Zitate nach der Ausgabe Rinteln 1631 (Faksimiledruck Rinteln 1971); für die Abweichungen, 

die in der zweiten Auflage Frankfurt 1632 vorliegen, habe ich zusätzlich die Übersicht in B. Duhr, 

Die Stellung der Jesuiten in den deutschen Hexenprozessen, Köln 1900, S. 62-63 verwendet. Meine 

Zitierweise nennt jeweils das betreffende dubium, dann die Seite; die Orthographie ist unverändert. 

– Die Übersetzungen aller fremdsprachlichen Zitate stammen von mir. 
2 F. J. Warnke, European Metaphysical Poetry, New Haven/London 1961, S. 56. 



 

 
 

20 

Im Jahr darauf erscheint in Frankfurt eine zweite Auflage der Cautio, mit einem 

Text, der teilweise noch schärfer, zugespitzter formuliert ist. Spee hatte offen-

sichtlich ein weiteres Manuskript verfasst, das dann in den Besitz der Person 

gelangte, die es drucken ließ.
3
 

 

Im frühen 17. Jahrhundert hielt der Hexenwahn Nord- und Zentral-Europa in 

seinem Griff, eine kollektive Manie, die Unzählige das Leben kostete.
4
 Von den 

großen Reformatoren, Luther etwa oder Calvin, kam keine Abhilfe; im Gegenteil. 

In Südeuropa war die Anzahl der Opfer weitaus geringer,
5
 eine Tatsache, für die 

Spee die scharfe Formulierung wählt, Italiener und Spanier seien sich darüber im 

Klaren, dass sie eine „unzählbare Menge Unschuldiger (innumeram innocentum 

turbam) zugleich hinrichten lassen müssten, wenn sie die Deutschen nachahmen 

wollten.“
6
 

 

Wie Spee berichtet, konnte selbst das Verschwinden einer Ziege (sie war, wie sich 

später herausstellte, von einem Soldaten entwendet worden) den Verdacht aus-

lösen, sie sei zum Verzehr auf dem Hexensabbat geraubt worden.
7
 

 

Der Begriff saga bedeutet ursprünglich Zauberin oder Wahrsagerin. So fragt etwa 

Cicero in De Divinatione (2,129), mit Bezug auf Träume: Utrum philosophia 
dignius, sagarum superstitione ista interpretari an explicatione naturae? Zur Zeit 

Spees jedoch bezeichnet das Wort Frauen, die angeblich mit dem Teufel im 

Bunde stehen. 
 

1487 war der berüchtigte Hexenhammer (Malleus maleficarum) des Inquisitors 

Heinrich Kramer erschienen, 1597 veröffentlichte der schottische König James 

VI., später auch James I. von England, ein Buch mit dem Titel Demonology, in 

dem er vor den üblen Machenschaften der Hexen warnte. 
 

Im First Folio wurde 1623 Shakespeares Macbeth gedruckt, jenes Werk, in 

dessen Hexenszenen („When shall we three meet again ...“) die Angst vibriert, die 

der schaurige Aberglaube erzeugte. 
 

Die genauen Umstände der Veröffentlichung der Cautio sind unklar. Da Friedrich 

Spees kritische Schrift Autor und Verleger in Gefahr brachte, erschien sie 

anonym, aber das Titelblatt gibt über den Verfasser den erwähnten wichtigen 

Hinweis: Auctore incerto theologo orthod. . 
 

 
3 Auch von Spees Gedichtsammlung Trutz-Nachtigall gibt es zwei Fassungen. 
4 Aktuelle Schätzungen gehen von in Deutschland 25.000 Opfern aus, auf 16 Millionen Einwohner; 

vgl. Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, Münster 

2007, S. 313. 
5 Dreihundert auf 8 Millionen Spanier, eintausend auf 13 Millionen Italiener. Vgl. ebd. (Anm. 4). 
6 15. dubium, S. 71. 
7 49. dubium, S. 275. 



 

 21 

Das Buch enthält keinen unfertigen Entwurf, sondern eine ausgefeilte 

Textversion. Sowohl diese Tatsache legt nahe, dass es zur Veröffentlichung 

bestimmt war, als auch der Gesamtcharakter des Buchs: ein flammender Appell. 

Vielleicht hat Spee das fertige Manuskript einem Freund zur Begutachtung 

vorgelegt, der es nicht zurückschickte, sondern publizierte.
8
 

 
 

Humanisten gegen den Hexenwahn 
 

Bereits vor Spee hatten sich mehrere Autoren, etwa der Mailänder Jurist Andrea 

Alciato (Alciati) (1492-1550) oder der deutsche Gelehrte Heinrich Cornelius, 

genannt Agrippa von Nettesheim (1486-1535), gegen den Hexenwahn gerichtet, 

ebenso der von ihnen beeinflusste niederländische, vor allem in Düsseldorf 

wirkende Arzt Johann Weyer (1515/16-1588), den eine Ehreninschrift an der 

Universitätsklinik in Düsseldorf als den „ersten Bekämpfer des Hexenwahns“ 

würdigt. In diese Reihe nobler Kämpfer für die Vernunft trat nun ein weiterer ein. 
 
 

Spees Werdegang 
 

Friedrich Spee wurde geboren in Kaiserswerth (heute ein Stadtteil von 

Düsseldorf). Nach dem Besuch des Gymnasiums in Köln trat er mit neunzehn 

Jahren in den Jesuitenorden ein. 1617 lehnten seine Ordensoberen Spees Wunsch 

ab, als Missionar nach Indien
9
 zu gehen. 1621 wurde er zum Priester geweiht und 

wirkte als gegenreformatorischer Prediger sowie als Professor; in Paderborn, 

Würzburg, Peine (bei Hildesheim), Köln und Trier. In der protestantischen Enkla-

ve Peine wurde er 1629 beinahe Opfer eines Mordanschlages. Der Täter blieb 

unbekannt. 
 

1649, posthum, erscheint die Trutz-Nachtigall betitelte Sammlung von ihm 

verfasster geistlicher Lieder (,trutz‘ im Sinne von ,besser als‘: also die weltliche 

Liebeslyrik übertreffend). In seinem Güldenen Tugendbuch, das im selben Jahr 

erscheint, finden sich Prosastücke, Gedichte aus der Trutz-Nachtigall sowie 

fünfzig weitere Gedichte. Einige seiner Gedichte haben den Weg in die 

Gesangbücher beider Konfessionen gefunden. 
 

Spee war zuletzt Professor für Moraltheologie in Trier. Dort war er 1635 während 

der Pest als Seelsorger und Pfleger Erkrankter tätig, erkrankte selbst und starb mit 

nur 44 Jahren. 
 
 

 
8  H. Gleixner, „Wenn Gott nicht existiert …“. Zur Beziehung zwischen Religion und Ethik. 

Paderborn 2005, S. 171. 
9 Das Wort meint tatsächlich Indien, nicht Amerika; zu Beginn des 17. Jahrhunderts war es längst 

klar, dass Amerika nicht zu Indien gehörte, auch wenn der spanische König den Titel „Hispaniarum 

et Indiarum Rex“ führte. 



 

 
 

22 

Konflikte 
 

Über sich selbst sagt Spee: neque enim inter eos me esse deceat quos appellat 
Propheta10

 canes mutos non valentes latrare.
11

 
 

Spee erregte in Köln das Missfallen des Ordensprovinzials Pater Baving, denn er 

hege „über die Armut im Orden und über andere Dinge abwegige Meinungen.“
12

 
 

1631 wurde ihm in Paderborn, mitten im Studienjahr, sein Lehrauftrag als 

Professor der Moraltheologie entzogen, vielleicht wegen seiner beim Rektorat 

bekannten Vorbehalte gegen die Hexenverfolgung.
13

 
 

Die Cautio versetzte allseits die Gemüter in Erregung. Als „pestilentissimus liber“ 

brandmarkte ein Paderborner Weihbischof das Buch.
14

 Man wusste im Orden 

sofort, wer der Verfasser war. 
 

Der Ordensgeneral entschied jedoch, dass Spee nicht bestraft werden sollte, da 

nicht hinreichend zu beweisen sei, dass er selbst die Drucklegung der Cautio 

veranlasst habe. Er solle aber ermahnt werden, in Zukunft seine Schriften besser 

zu verwahren.
15

 
 

Als dann die Ausgabe von 1632 erschien und Spee wiederum bestritt, für die 

Publikation verantwortlich zu sein, zugleich aber nichts von dem zurücknahm, 

was er geschrieben hatte, erwogen Vorgesetzte sogar, Spee aus dem Jesuitenorden 

auszustoßen. 
 

Die Wogen glätteten sich aber, denn im Orden bestand keinesfalls Konsens über 

das Thema Hexenprozesse, und man entschied, ihn mit einem Lehrauftrag für 

Moraltheologie nach Trier zu entsenden, wo er 1635 starb. 
 
 

Vorstudien zur Cautio 
 

Im Jahre 1627 wurde in Köln Katharina Henoth, die Tochter eines Postmeisters, 

als Hexe hingerichtet. Sie hatte bis zum Tode alle Vorwürfe abgestritten. Ein 

halbes Jahr später kam Spee als Gymnasiallehrer nach Köln und erfuhr von 

diesem Ereignis, das die Stadt aufgewühlt hatte. In der Cautio führt er den Fall an, 

aber ohne Namensnennung: An, quae nihil in torturis confessa est, damnari 
possit?16

 

 
10 Jesaja 56,10f. 
11 51. dubium, S. 392. 
12 Zitiert nach J.-F. Ritter in der Einleitung zu seiner Übersetzung der Cautio, 5. Aufl. München 

1987 (1982) (dtv), S. IX. 
13 Vgl. W. Freund, Vorrede zur Ausgabe Friedrich von Spee, Lyrik und Prosa, Paderborn, S. 15-16. 
14 Gleixner (2005), S. 171. 
15 Diese Informationen nach Ritter (1982), S. IX-X. 
16 So der Wortlaut des 39. dubiums (S. 262-270). 



 

 23 

 

Auch nach dieser Exekution tobte der Wahn in Köln weiter, „eine wahre Epide-

mie von Hexenprozessen, die auch auf die vornehmsten Kreise übergriff; Haß, 

Mißgunst und Hysterie loderten empor und forderten zahllose Opfer.“
17

 Auch in 

Spees Paderborner Zeit 1630-1631 gab es zahlreiche Hexenprozesse im Bistum 

Paderborn und in ganz Westfalen. 
 

Wann und wo genau Spee seine profunden Kenntnisse des Themas erworben hat, 

ist unklar, aber jedenfalls sind seine Vorstudien zur Cautio mit dem Hintergrund 

dieser Ereignisse verbunden. Er nahm sich die ganze Literatur zum Thema Hexen 

vor, ging bei den Gerichten herum, verschaffte sich Einblick in Prozessakten und 

sprach mit Richtern, Inquisitoren, Geistlichen. Dann begann er, seine Bedenken 

methodisch auszuformulieren. 
 
 

Strategie 
 

Es galt, bei diesem heiklen Thema möglichst vorsichtig vorzugehen. Ein Frontal-

angriff auf den Hexenglauben an sich musste unterbleiben. Spee geht bis an die 

ihm mögliche Grenze, wenn er anmerkt: Nunquam mihi sanè hactenus in mentem 
venit dubitare quin in mundo sagae multae essent: nunc cum publica judicia 
penitius examino, eò sensim me duci video, ut dubitem, an sint vix ulla.18

 – 

„Bisher ist es mir zwar nie in den Sinn gekommen, zu zweifeln, ob es viele Hexen 

auf der Welt gebe: Nun, da ich die öffentlichen Urteile recht gründlich prüfe, sehe 

ich, dass ich allmählich dazu komme, zu zweifeln, ob es überhaupt welche gibt.“ 
 

Ein deutlicher Hinweis, den Spee auf die Vorsicht gibt, mit der er agieren muss, 

ist die Bemerkung etsi multa adhuc subticere est necesse.
19

 Adhuc – dieses eine 

winzige Adverb enthält die ganze Hoffnung des Autors! 
 

Alle Kritiker waren gefährdet. Der reformierte Theologe Anton Praetorius (1560-

1613), der 1598 mit seiner Schrift „Von Zauberey und Zauberern gründlicher 

Bericht“ gegen die Hexenverfolgung protestierte, stieß auf erheblichen inner-

kirchlichen Widerstand, und der katholische Theologe Cornelius Loos (1546-

1595), der sich mit unverblümter Kritik der Hexenlehren hervorgewagt hatte, war 

inhaftiert, zum Widerruf gezwungen, später wieder inhaftiert worden. Noch 1692 

wurde der Amsterdamer reformierte Pastor Balthasar Bekker (1634-1698) für 

seinen Angriff auf Hexen- und Teufelsglauben als Gottesleugner bestraft, und 

zwar mit Amtsenthebung.
20

 
 

 
17 E. Rosenfeld, Friedrich Spee von Langenfeld: Eine Stimme in der Wüste, Berlin 1958, S. 46. 
18 48. dubium, S. 350. 
19 45. dubium, S. 319. 
20 Zu den Gefahren für Spee vgl. H. Cardauns, Friedrich Spee, Frankfurt 1884, S. 126-128. 



 

 
 

24 

Wenn Spee vorsichtig vorging, konnte die Cautio stärker wirken als mit einem 

sowohl aussichtslosen als auch für den Verfasser gefährlichen Frontalangriff auf 

den ganzen Hexenglauben selbst, und der Erfolg seiner Schrift bewahrheitete die-

se Einschätzung: „Im Gegensatz zu Befunden älterer Forschung, die eine unmit-

telbare Wirkung der (…) Cautio Criminalis als recht gering veranschlagten, haben 

neuere Untersuchungen schon früh mancherlei unterschwellige Wirkungen in der 

regionalen Rechtsprechung, eine breitere Rezeption seit den fünfziger Jahren des 

17. Jahrhunderts nachgewiesen.
21

 
 

Um einen wirklichen Erfolg zu erzielen, musste ein anderer Weg des 

Widerstandes gewählt werden. Spee wählte daher den Weg der ausführlichen und 

wohlbegründeten Kritik am Verfahren und die Forderung nach Rechtsbeistand
22

 

für die Beklagten. 
 
 

In dubio pro reo 
 

Unmissverständlich tritt Spee für das Prinzip der Unschuldsvermutung ein.
23

 Er 

fordert: cum res nondum liquet praesumendum in partem meliorem. 24
 Das 

entspricht exakt der bis heute bekannten Maxime in dubio pro reo, die auf den 

Mailänder Juristen Egidio Bossi (1488-1546) zurückgeht: in dubio pro reo 
iudicandum est.25

 Die Regel ist „a form of protection for the accused that grew out 

of the familiar fear that the judge might make himself into a murderer”.
26

 
 

Die Rechtsregel ist in Europa altehrwürdig. Die beiden bedeutendsten Stellen der 

antiken Literatur – neben mehreren weiteren griechischen und römischen Belegen 

–
27

 finden sich bei Aischylos und in den Problemata Physica, nacharistotelischen 

Schriften aus dem Peripatos.  
 

Bei Aischylos sagt Athene im Prozess gegen Orest, Stimmengleichheit bedeute 

Freispruch: νικᾷ δʼ ὁ φεύγων, κἂν ἰσόψηφος κριθῇ [sc. ἡ δίκη] (Eumenid., 741). 
 

 
21  W. Kühlmann, „Das Werk Friedrich Spees im Horizont der deutschen Aufklärung“, in: W. 

Kühlmann, Vom Humanismus zur Spätaufklärung. Ästhetische und kulturgeschichtliche Lyrik und 

Verspublizistik in Deutschland, hrsg. von J. Telle et al., Tübingen 2006, S. 669-687, hier: S. 671. 
22 Sie ist Gegenstand des siebzehnten dubiums, S. 84 – 92. 
23 11. dubium, S. 51. 
24 19. dubium, S. 105. 
25 Tractatus varii, qui omnem fere criminalem materiam excellenti doctrina complectuntur, Lyon 

1562, S. 458 (Venedig 1594). Zitiert nach dem im Internet bei Google Books veröffentlichten 

Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek. 
26 J. O. Whitman, The Origins of Reasonable Doubt. Theological Roots of the Criminal Trial, New 

Haven/London 2008, S. 123. 
27 Vgl. dazu Liebs, D., Lateinische Rechtsregeln und Rechtssprichwörter, 7. Aufl., München 2007, 

S. 103 und Aristoteles, Problemata Physica, Übers. von H. Flashar, 3. Aufl., Berlin 1983, S. 707. 



 

 25 

In den Problemata wird neben zahlreichen anderen Themen die Notwendigkeit 

behandelt, den Angeklagten gegen den übermächtigen Ankläger zu schützen 

(XXIX,13). Angesichts der schwächeren Position des Angeklagten habe der 

Gesetzgeber (ὁ νομοθέτης) verfügt: ὅταν καὶ τῷ φεύγοντι καὶ τῷ διώκοντι 

φαίνωνται αἱ ψῆφoι ἴσαι, ὁ φεύγων νικᾷ – „wenn sich Stimmengleichheit für den 

Beklagten und den Kläger ergibt, dann obsiegt der Beklagte.“ 
 

Jeder würde eher τοῦ ἀδικοῦντος ἀποψηφίσασθαι ὡς οὐκ ἀδικεῖ ἢ τοῦ μὴ 

ἀδικοῦντος καταψηφίσασθαι ὡς ἀδικεῖ, οἷον εἴ τις φεύγει δουλείας ἢ ἀνδροφονίας 

– „einen Schuldigen als unschuldig freisprechen, als einen Unschuldigen als 

schuldig verurteilen, wenn einer wegen Versklavung oder Mord vor Gericht 

steht.“ ἔστι γάρ, ὅταν τις ἀμφιδοξῇ, τὰ ἐλάττω τῶν ἁμαρτημάτῶν αἱρετέον – 

„Denn, wenn man im Zweifel ist, muss man das geringere der Übel wählen.“ 
 
 

Adam Tanner 
 

Einen Verbündeten fand Spee in seinem Ordenskollegen Adam Tanner (1572-

1632) in Ingolstadt. Dieser hatte in seinem Werk Universa Theologia Scholastica 

(1626-1627) den Hexenwahn behandelt und behutsam, aber klar grundlegende 

Bedenken gegen die Prozessführung angemeldet und die Verurteilung Unschuldi-

ger beklagt. „Auch die souveräne, methodische Arbeitsweise des vielgerühmten 

Professors brachte Spee auf den rechten Weg, wie er seine eigene Schrift 

organisieren müsse, ohne durch allzu brüske Angriffe den Leser a priori vor den 

Kopf zu stoßen“.
28

 Nach Tanner nennt Spee seine Widerlegungen dubia.
29

 Auf 

sein Werk konnte er sich in der Cautio als autoritative Quelle beziehen. 
 

Auch Tanner war erheblich angefeindet worden; zwei Hexenrichter hatten, so 

berichtet Spee,
30

 gedroht, wenn dieser ihnen in die Hände fiele, würden sie ihn 

zweifelsohne auf die Folter spannen. 
 
 

Ein Traktat besonderer Art 
 

Wer das Buch zum ersten Mal zur Hand nimmt und nur die übliche globale 

Charakterisierung der Cautio Criminalis als Traktat, als Schrift, als Stellung-
nahme kennt, könnte eine nüchterne, theoretisierende Abhandlung erwarten. Das 

wäre in doppelter Hinsicht falsch. 
 

Zum einen belässt die Cautio nichts im Theoretischen oder Ungefähren, sondern 

Spee will keinen Teilaspekt unberücksichtigt lassen. Sie liefert, ganz von der 

Argumentations-Methodik der Scholastik geprägt, eine akribisch, mikroskopisch 

 
28 Rosenfeld (1958), S. 47. 
29 Ebd. 
30 9. dubium, S. 33/34. 



 

 
 

26 

durchdachte und präsentierte juristisch-theologische Gesamtdarstellung. Spee 

sieht sich dabei im permanenten Dialog mit dem Leser, den er häufig direkt 

anspricht und dem er auch Gegenfragen in den Mund legt. Der Präzision 

entspricht, dass auf dem Titelblatt der Adressatenkreis aufs Genaueste spezifiziert 

wird. Der vollständige Titel des Buches lautet: Cautio criminalis, seu de 
processibus contra sagas liber. Ad magistratus Germaniae hoc tempore 
necessarius, tum autem Consiliariis et Confessariis Principum, Inquisitoribus, 
Judicibus, Advocatis, Confessariis reorum, Concionatoribus, caeterisque lectu 
utilissimus. 
 

Zum anderen: Der Stil ist nicht nüchtern, sondern von barocker Sprachgewalt. Zu 

Recht tritt Spee mit dem Pathos und dem Zorn des Verteidigers der Unschuldigen 

auf, seine Ausführungen oft mit einer kräftigen Dosis an Ironie und Sarkasmus 

würzend, wenn er irrationale oder eindeutig unchristliche Verfahrensweisen ent-

larvt. Spees Stil ist nicht nur Ausdruck der Empörung, sondern auch der Lust am 

argumentativen Gebrauch der Vernunft. 
 

Er entspricht Spees Maxime, Aufgabe des Geistlichen sei es, bei Gefahr wie ein 

Wachhund die Könige aus dem Schlaf zu bellen: Munus est spiritualium virorum 
etiam ipso Reges latratu suo perterrefacere, atque excitare de somno, cum de 
noctu periculum est.31

 
 

Eine zu dem hohen Pathos passende Epitome seu summa libri eröffnet den Text 

der zweiten Auflage der Cautio Criminalis (Frankfurt 1632). Sie stellt sofort zu 

Beginn unmissverständlich den Antrieb seines Handelns klar; zugleich nennt sie 

die Adressaten der Schrift. Es handelt sich um zwei Zitate aus der Bibel: 
 

„Ich sah unter der Sonne an der Stätte des Gerichts Gottlosigkeit und an der Stätte 

der Gerechtigkeit Unrecht.“ (Prediger, 3,16) „Und nun ihr Könige: Seid klug! 

Lasst euch unterweisen, Ihr Richter auf Erden.“ (Psalm 2,10).
32

 Diese Epitome – 

ein weiterer Beleg für Spees Publikationsabsicht – passt ganz zu dem 

leidenschaftlichen Ton, in dem die Cautio argumentiert. 
 
 

Die dubia 
 

Die Schrift ist in 51 Kapitel gegliedert, denen jeweils eine Frage, ein dubium, 

vorangestellt ist, die dann beantwortet wird. 
 

Die Argumentation behandelt zunächst die Frage nach der Existenz von Hexen 

und zur gebotenen äußersten Vorsicht bei Anschuldigungen, dann in allen Facet-

 
31 34. dubium, S. 236. 
32  Epitome seu summa libri: Vidi sub Sole in Loco Judicii Impietatem, et in Loco Justitiae 
Iniquitatem. Verba sunt Ecclesiastae cap. 3 v. 16. Et nunc Reges intellegite: Erudimini qui judicatis 
terram. Verba sunt Davidis Psal. 2 v. 10. 



 

 27 

ten das Thema der Folter. Es folgen detaillierte Ausführungen zur adäquaten Be-

weisaufnahme nach einer Denunziation. 
 

Hier als Beispiel die ersten fünf Fragen im Index Dubiorum seu Quaestionum 
hujus libri: 
 

Ob es tatsächlich Hexen, Zauberinnen oder Unholde gibt. Ob es in Deutschland 

mehr Hexen und Unholde als anderswo gibt. Was die Hexerei oder Zauberei für 

ein Verbrechen ist. Ob die Hexerei zu den Sonderverbrechen gehört. Ob im 

Verfahren gegen Sonderverbrechen nach Belieben vorgegangen werden darf. 
 

Spee hütet sich – wie wir gesehen haben verständlicherweise – davor, auszu-

schließen, dass Menschen im Bunde mit dem Teufel stehen könnten. Um Hexen 

und Hexenmeister zu entlarven, seien jedenfalls die in den Prozessen 

angewandten Verfahren völlig untauglich, denn mithilfe der Folter könne man 

jedermann jedes beliebige Geständnis abpressen. 
 

Im Appendix zu seinem Werk beantwortet er die Frage nach der Wirkung der 

Folter, Quid possint torturae et denunciationes?, eindeutig: Possunt paenè omnia. 
Unde quidam nuper non illepidè torturam appellabat Omnipotentem. 
 

Die Einzelkapitel sind strengstens logisch durchstrukturiert. An die jeweilige 

Frage schließt sich, eingeleitet durch respondeo, die Antwort an. Es folgen, 

durchnummeriert, deren Begründungen, rationes. Dieses Grundschema wird bei 

Bedarf ergänzt. So bettet Spee etwa in die fünfte ratio des neunten Kapitels,
33

 in 

dem er in aller Schärfe den Fürsten ins Gewissen redet, einen Katalog von 22 

Einzelforderungen ein. Es handelt sich um die Frage: „Ob die Fürsten ihr 

Gewissen zu Genüge erleichtern, wenn sie sich selbst nur wenig bemühen und die 

ganze Arbeit auf ihre Beamten abschieben.“ 
 

Der Fürst müsse im Einzelnen prüfen (inquirat igitur particulatim): „Ob und wie 

oft die Gefängnisse besichtigt werden, Ob sie ärger als um der Sicherheit willen 

nötig sind, Ob etwa Gefangene jahrelang in Frost und Hitze darin sitzen, ohne 

verhört zu werden, damit sie ihre Freiheit oder ihre Strafe erhalten.“ usw. 
 

Mitleid und Nächstenliebe sind die Gründe, die Spee dazu bewegt haben, zur 

Feder zu greifen. Die Nächstenliebe „treibt ihn an, sich mit allem Eifer dafür ins 

Mittel zu legen, dass kein Unschuldiger verbrannt werde.“ Sie ist „der Urgrund“ 

der Cautio.
34

 Daneben treten zwei weitere Maßstäbe: das Ius Naturale und die 

Recta Ratio, das von Gott gegebene natürliche Licht der Erkenntnis. Alle drei 

Maßstäbe gebieten es, eine sowohl irrationale als auch verbrecherische Praxis 

aufzugeben, die Unschuldigen durch die Folter Geständnisse abpresste. 
 

 
33 S. 26-30. 
34 Ritter 1982, S. 24. 



 

 
 

28 

Spee führt aus, die einzig mögliche Schlussfolgerung sei, tollendum [sic] igitur 
penitusque ex usu proscribendam esse torturam, aut saltem ea omnia & singula 
corrigenda aliterque moderanda qua hanc periculi necessitatem torturis 
imponunt35

 – „dass die Folter also völlig abzuschaffen und ihre Verwendung zu 

untersagen ist, oder dass wenigstens diejenigen Schritte, die Folterungen notwen-

digerweise zu einer Gefahr machen, samt und sonders korrigiert und durch 

andere, maßvolle Vorgehensweisen ersetzt werden müssen.“ 
 
 

Die Cautio und Spees Lyrik 
 

Biographische Überblicke zu Spee, aber auch viele Arbeiten aus der 

Sekundärliteratur zur Cautio erwecken den Eindruck, Spee, der Dichter, und 

Spee, der Verfasser der Cautio, stünden nebeneinander wie zwei verschiedene 

Personen. 
 

Davon kann keine Rede sein. Es wird nicht nur durch die Sprachgewalt der 

Cautio widerlegt. Diese Schrift und Spees Dichtung entstammen derselben 

christlichen Wurzel und bezeugen dieselbe Fähigkeit zum Mit-Leiden. Nicht nur 

die Cautio, auch Spees Poesie spart hart realistische Beschreibungen, etwa der 

Qualen Jesu,
36

 nicht aus. Dazu kommt, dass die ausgefeilt-konzeptistische 

Konstruktion mancher Großgedichte, etwa „Ein Trawriges Gespräch so Christus 

an dem Creutz führet“,
37

 an den feingliedrigen Aufbau der Cautio erinnert.
38

 
 
 

Spee und die Aufklärung 
 

Um die Bedeutung der Cautio richtig würdigen zu können, gilt es zu 

berücksichtigen, dass 1631/32 von der Aufklärung als einer breiten Geistes-

bewegung keine Rede sein kann. Diese entwickelt sich – unter Protagonisten wie 

von Pufendorf (1632-1694), Thomasius (1655-1728) und Leibniz (1646-1716) – 

erst Jahrzehnte später. 
 

Selbstverständlich ist Spee geistesgeschichtlich nicht einfach zum Frühaufklärer 

umzudeklarieren – für das Prinzip Sapere aude jedoch ist die Cautio ein Beispiel 

par excellence! 
 

Thomasius und Leibniz würdigten explizit die Cautio. Thomasius nennt sie und 

ihren Autor ausführlich in § 4 (Commendatur Auctor Cautionis criminalis de 

 
35 19. dubium, S. 186; tollendum ist später zu tollendam korrigiert worden. 
36  W. Nigg weist mit Recht auf diesen, weniger bekannten Aspekt von Spees Poesie hin, vgl.  

Friedrich von Spee. Ein Jesuit kämpft gegen den Hexenwahn. Paderborn 1991, S. 38-40. 
37 In: Trvtz-Nachtigal. Kritische Ausgabe nach der Trierer Handschrift, hrsg. von Th. G. M. van 

Oorschot, Stuttgart 1985, S. 226-238 (Gedicht Nr. 43). 
38 Spees Lyrik wird gewürdigt in: R. M. Browning, G. Teuscher, G., Deutsche Lyrik des Barock 

1618 – 1723, Stuttgart 1980, S. 52-60. 



 

 29 

processibus contra Sagas) von De crimine magiae,
39

 und Leibniz gab als erster 

einem weiteren Kreise Auskunft über den anonymen Verfasser.
40

 
 
 

Reaktionen auf protestantischer Seite 
 

Eine Tabuisierung, also das Verwerfen des Richtigen, da aus dem Munde des 

Falschen, existierte nicht: Der protestantische Theologe Johann Matthäus Meyfart 

verfasste eine Schrift, die 1635 in Erfurt erschien und Spees Cautio bereits 

verarbeitete.
41

 
 

1647 übersetzte Johann Seifert, ein protestantischer Feldprediger im Dienste des 

Generals Königsmarck, eines deutschen Heerführers in schwedischen Diensten, in 

Verden die Cautio Criminalis ins Deutsche und widmete das Buch der Königin 

Christina von Schweden und allen Offizieren des schwedischen Heeres. 
 

Königin Christina (1649) und der Kurfürst Johann Philipp Schönborn von Mainz 

(1669) waren die ersten Obrigkeiten, die den Hexenprozess untersagten. Die 

letzten Hexenhinrichtungen erfolgten in Polen und in der Schweiz, um die Zeit 

der französischen Revolution.
42

 
 

Gegen Ende des 17. Jahrhunderts traten dann Thomasius, Jurist und Philosoph, 

und der ebenfalls bereits erwähnte Niederländer Balthasar Bekker auf. 1691-1693 

erschienen die vier Bände von Bekkers De betoverde Wereld (Die bezauberte 

Welt), 1693 in deutscher Übersetzung. 1701 publizierte Thomasius seine Schrift 

De crimine magiae und 1712 Processus inquisitorii contra sagas. 
 

„Etwa 60 Jahre nach Spee räumten die Schriften des Niederländers Balthasar  

Becker [sic] und des Professors C. R. Thomasius mit den Trümmern des 

Hexenverfolgungswahns ziemlich gründlich auf.“
43

 
 
 

Literaturverzeichnis 
 

Primärliteratur 
 

SPEE, F., Cautio Criminalis. Rinteln 1631 (Faksimiledruck Rinteln 1971). 

 
39 Thomasius, Ch., Vom Laster der Zauberei und Über die Hexenprozesse; De Crimine Magiae und 

Processus Inquisitorii contra Sagas, zweisprach. Ausg. (dtv) München 1986, S. 40-42.  
40  Ebd. S. 214; § 86 („Auctor Cautionis criminalis de processibus contra sagas”) der Schrift  

„Processus inquisitorii contra sagas”. 
41  „Christliche Erinnerung an gewaltige Regenten, und Gewissenhafte Praedicanten, wie das 

abschewliche Laster der Hexerey mit Ernst auszurotten, aber in Verfolgung desselbigen auf 

Cantzeln und in Gerichtsheusern sehr bescheidentlich zu handeln sey“; die Information zu Meyfart 

und der Titel nach Kühlmann (2006), S. 671. 
42  E. W. Zeeden, Hegemonialkriege und Glaubenskämpfe 1556 – 1648. Propyläen Geschichte 

Europas Band 2, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1982 (1975), S. 222. 
43  E. Pauls, „Zauberwesen und Hexenwahn am Niederrhein“, in: Beiträge zur Geschichte des 

Niederrheins 13, 1898, S. 134-242, hier: S. 188. 



 

 
 

30 

DERS., Cautio Criminalis oder Rechtliches Bedenken wegen der Hexenprozesse, übers. von J. F. 

Ritter, (dtv), 5. Aufl. 1987 (1982). 

DERS., Lyrik und Prosa, ausgew. und eingel. von W. Freund, Paderborn 1991. 

DERS. Trvtz-Nachtigal. Kritische Ausgabe nach der Trierer Handschrift, hrsg. von Th. G. M. van 

Oorschot, Stuttgart 1985. 

THOMASIUS, CH., Vom Laster der Zauberei und Über die Hexenprozesse; De Crimine Magiae und 

Processus Inquisitorii contra Sagas, zweisprach. Ausg. (dtv) München 1986. 
 

Sekundärliteratur 
 

ANGENENDT, A., Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und Schwert, Münster 

2007. 

ARENS, A., „Friedrich Spee von Langenfeld. Jesuit, Wissenschaftler, Dichter, Menschenrechtler“, in: 

B. Kresing, A. Arens, J.J. Degenhardt, Friedrich Spee von Langenfeld. Jesuit, Wissenschaftler, 

Dichter, Paderborn 1991, S. 9-26. 

ARISTOTELES, Problemata Physica, Übers. von H. Flashar, 3. Aufl., Berlin 1983. 

BROWNING, R.M., TEUSCHER, G., Deutsche Lyrik des Barock 1618 – 1723. Stuttgart 1980. 

Cardauns, H., Friedrich Spee, Frankfurt 1884. 

DUHR, B., Die Stellung der Jesuiten in den deutschen Hexenprozessen, Köln 1900. 

GLEIXNER, H., „Wenn Gott nicht existiert …“. Zur Beziehung zwischen Religion und Ethik, 

Paderborn 2005. 

KÜHLMANN, W., „Das Werk Friedrich Spees im Horizont der deutschen Aufklärung“, in: W. 

Kühlmann, Vom Humanismus zur Spätaufklärung. Ästhetische und kulturgeschichtliche Lyrik 

und Verspublizistik in Deutschland, hrsg. von J. Telle et al., Tübingen 2006 S. 669-687. 

LIEBS, D., Lateinische Rechtsregeln und Rechtssprichwörter, 7. Aufl., München 2007. 

NIGG, W., Friedrich von Spee. Ein Jesuit kämpft gegen den Hexenwahn, Paderborn 1991. 

PAULS, EMIL, „Zauberwesen und Hexenwahn am Niederrhein“, in: Beiträge zur Geschichte des 

Niederrheins 13, 1898, S. 134-242. 

ROSENFELD, EMMY, Friedrich Spee von Langenfeld: Eine Stimme in der Wüste, Berlin 1958. 

WARNKE, F. J., European Metaphysical Poetry, New Haven/London 1961. 

WHITMAN, J. O., The Origins of Reasonable Doubt. Theological Roots of the Criminal Trial, New 

Haven/London 2008. 

ZEEDEN,  E. W. Hegemonialkriege und Glaubenskämpfe 1556 – 1648 Propyläen Geschichte Europas 

Band 2, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1982 (1975). 

 
 
 
 
 

Marianne Illi-Schraivogel (Esslingen) 
 

 XXXII. Sommerakademie der Alten Sprachen am Bodensee 
                 (1.9.-5.9.2025) 
 
 

Thema der 105 Jahre alten Veranstaltung war dieses Mal Interkulturelle 
Erfahrungen und Begegnungen in der Antike; sie startete mit der Ausschrei-

bung eines Mulsum-Contests, bei dem drei factiones (zwei studentische Gruppen 

contra altgediente Schullehrende) antraten – die Verkostung und Siegerermitt-

lung, bei der es nur Gewinnergruppen gab, fand donnerstags bei unserem 

Festabend, der mit einer ausgelassenen, tanzfreudigen Party endete, statt. 
 



 

 31 

Zum Auftakt der Vorträge referierte Prof. Thomas Baier aus Würzburg über 
Frauen, Kaiser, Wundertäter und christliche Gegenentwürfe zur paganen 
Antike. Deutliche Parallelen, aber auch Unterschiede gibt es bei der Darstellung 

des Kaisers Vespasian in Judäa bei der Wunderheilung eines fußfälligen Blinden 

(Tac. hist. IV, 81 und Sueton, Titus Flavius Vespasianus 7) und Jesus als 

‚Antikaiser‘ bei der Heilung des blinden Bartimäus (Markus 10,46-52). Es wird 

ein deutlicher Paradigmenwechsel erkennbar; das Christentum zeigt sich in seiner 

sozialen und politischen Dimension. Eine Veränderung des Frauenbildes wird 

sichtbar am Vergleich der Calpurnia (Plin. ep. 94) als zu Erziehende und interes-

siert Lernende, wobei die Stelle eher als Selbstlob des Plinius zu verstehen ist, 

während bei Lukas 10, 38 Martha und Maria als Beispiel dafür dienen, dass 

Frauen nicht durch Häuslichkeit zu loben seien, sondern einen besonderen 

Stellenwert durch Innehalten und philosophisches, reflektierendes Interesse 

haben. 
 

Gab es in der Antike ein Rassismus-Konzept wie in der Moderne?  Diese 

Frage stellte Professorin Christine Walde aus Mainz. Den Anlass der Betrach-

tung bietet eine Stelle bei Vitruv (de architectura, 6), an der es heißt, dass das 

Klima nicht nur Hausbaubedingungen schaffe, sondern auch Einfluss auf den 

Körperbau und das Aussehen der Bewohner nehme und gleichzeitig den Charak-

ter der Bewohner präge: kriegerischer Mut, aber geistige Schwerfälligkeit im 

Norden, ängstliche Feigheit, aber Scharfsinn und Resistenz gegen Hitze und 

Fieber in den heißen Gefilden. Die Idealmischung auf Grund des Klimas findet 

sich in Italien – damit wird die römische Herrschaft gleichsam klimageographisch 

begründet. Im Weiteren zeigte Prof.in Walde, dass konstante Stereotypen mit 

Vorurteilen zu Protorassismen werden, wie z.B. die Germanen als Faule und 

Trunksüchtige, die Kreter als Lügner etc., aber insgesamt kann die römische Ge-

sellschaft durchaus als integrativ genannt werden mit einer hohen sozialen 

Mobilität. Kultur und Kreativität führt zum Einbau ‚fremder‘ Elemente in das 

Eigene, ohne die eigene Identität aufzugeben, die Idee von Nationalstaaten gibt es 

nicht, lediglich die Idee des intra imperium und extra imperium. Auch bei der 

Interpretation der Antike spielt aber die Projektion des Betrachters eine bedeu-

tende Rolle, man denke nur an die Darstellung der Antike in der NS-Zeit; bestes 

Beispiel: Tacitus’ Germania (siehe hierzu auch den Beitrag von Peter Mommsen 

in diesem Heft). 
 

Zwischen Empathie und Parodie: Kulturelle Aneignung in Aischylos’ 
Persern lautete der Vortragstitel von Professorin Katharina Wesselmann aus 

Potsdam. ‚Kulturelle Aneignung‘ ist sicher ein inflationär gebrauchter Begriff, 

aber Prof.in Wesselmann sieht ihn als hermeneutische Kategorie, die mihelfen 

kann, antike Texte auch unter diesem Aspekt zu interpretieren. Aischylos bringt 

eine für die damalige Zeit ungewöhnliche Perspektive ein, indem er die Handlung 



 

 
 

32 

aus der Sicht der Verlierer schildert und deren Trauer und Verlust darstellt. Die 

Jahre ab 494 v.Chr. mit der Zerstörung von Milet und Beginn der Perserkriege 

führen zu einer politisch aufgeladenen Situation. Nur wenige Jahre nach der 

Schlacht von Salamis mit dem Sieg der Griechen über die Perser stehen Griechen 

als Perser verkleidet auf der Bühne. Welche Rolle spielen sie? Ist es die Domi-

nanz der Griechen als imitierende Kultur? Bedeutet kulturelle Aneignung hier 

Entmündigung des Gegners, der gespielt wird und nicht mehr für sich selbst 

spricht? War Griechenland doch nicht so sicher vor den Persern? Mit der verfrem-

deten Sprache der weichlich trauernden Perserinnen wird das Klischee der Ver-

weichlichung auf die Perser im Ganzen übertragen. Eine intensive Diskussion 

zwischen Teilnehmenden und der Referentin zum spöttisch-höhnenden Boten-

bericht bezüglich der Beschreibung des Todes schloss sich an – Empathie oder 

Parodie? 
 

Mit Homers Odyssee und ein interkulturelles Streiflicht auf Vergils Aeneis 

bediente Dr. Stefan Faller aus Freiburg unsere Wünsche nach Schulrelevanz, 

respektive zum Schwerpunktthema Griechisch, Abitur 2026. Eine wunderbare 

Synopse von vergleichbaren Stellen – Aeneas mit moralischen Selbstzweifeln, ein 

Mann der pietas versus Odysseus, einem selbstzentrierten Mann der Cleverness, 

konnte am Beispiel der Kikonen, bei denen Odysseus als Zerstörer der Stadt einen 

Misserfolg erlebt, während der ‚gute‘ Aeneas in Thrakien eine Stadt gründet und 

in bester Opferabsicht unwissentlich das Grab des Polydoros aufreißt, aber den 

Schaden auch wieder gut macht. Die Landung Odysseus bei den Lotophagen wird 

mit Aeneas’ Landung in Afrika verglichen. Bei Homer schickt Odysseus aus 

Neugier Leute los, während Aeneas neugierig und verantwortungsbewusst selbst 

loszieht. Die Gefährten des Odysseus vergessen, berauscht durch den Lotos, die 

Heimfahrt und müssen von ihrem Anführer selbst zur Weiterfahrt gezwungen 

werden. In der Aeneis erliegt der der Protagonist der Verführung durch Dido und 

muss – fatorum oblitus – mittels einer göttlichen Ermahnung durch Merkur an 

seine Bestimmung erinnert werden. Des Weiteren führte Dr. Faller einen Ver-

gleich zwischen der homerischen Textstelle über die Kyklopen, einem märchen-

artigen Motiv, und seiner Entsprechung in der Aeneis durch. Hier zeigt sich, wie 

exakt sich Vergil an seinem Vorbild orientiert hat: Aeneas trifft einen überleben-

den Gefährten des Odysseus, der die Kyklopen-Episode referiert. Der Duktus des 

Vortrages war sehr überzeugend auf den Aspekt der Steuerung des Handelns des 

Helden ausgerichtet. Die Zusammenstellung der Texte kann unter 

https://tinyurl.com/OdysseeSF heruntergeladen werden. 
 

Ebenfalls zu einem der Abiturschwerpunktthemen referierte Prof. Michael Lobe 

aus Bamberg mit dem Vortrag Das rätselhafte Ende der Aeneis. Der erste Teil 

des Vortrags befasste sich mit der Ambiguität der Schlussszene der Aeneis 



 

 33 

zwischen clementia und ultio und den widerstreitenden Thesen der amerika-

nischen und europäischen Schule. Der zweite Teil wies zunächst den Einfluss 

verschiedener philosophischer Zorn-Konzepte auf Vergils Schlussszene nach, 

bevor die verschiedenen Facetten der Deutung und Bedeutung des Danaiden-

mythos auf dem balteus des Pallas in augusteischem Kontext entfaltet wurden. 
 

Die Verlage Buchner, Cornelsen und Klett verwöhnten uns mit exzellentem 

Fingerfood und drei Vorträgen: Prof. Lobe stellte sein Buch „ratio A, Latein für 

die Oberstufe“ (Buchner-Verlag) vor, Merve Coban (Cornelsen) sprach über 

neue Perspektiven für einen sprachbildenden Unterricht und Prof. Karl-Wilhelm 
Weeber stellte gekonnt das kaiserzeitliche Rom als „Migrantopolis“ vor. Hierfür 

herzlichen Dank. 
 

Mit Dr. Joachim Fugmann (Konstanz) gelang eine „Führung“ durch die 

Nekropolen des Imperiums unter dem Aspekt Das Grabmonument: Symbol 
gesellschaftlicher Vielfalt und interkultureller Begegnung in der Römischen 
Kaiserzeit.  Die Hörer erlebten das Grabmonument als Brücke zwischen den 

Lebenden und den Toten. Als erstes passierten wir eine Stele in Dakien mit der 

Inschrift TERRA TENET CORPVS NOMEN LAPIS ATQVE ANIMAM AER 

(CIL03,03247), die uns das grundsätzliche Prinzip auffächerte, was ein Grabstein 

kundtun soll. Weitere Stelen zeigten auch Werbung für die Berufstätigkeit oder 

gar den Aufstieg vom Masseur zum Flottenkommandanten des Tiberius Iulius 

Xanthus, eines libertus des Kaisers Augustus (CIL 06,32775), bis hin zu einer 

Stele einer Solosängerin (CIL 06,10120) aus dem späten 1. Jh. Columbarien mit 

Grabplätzen wurden von Reichen für ihr Personal oder von collegia für deren 

Mitglieder betrieben. Hier gab es lediglich schlichte Grabtäfelchen mit dem Na-

men. In den Provinzen waren es hauptsächlich die Grabmäler der Elite, sogar bi-

lingual und mit fortschreitender Standardisierung. Bei den ägyptischen Mu-

mienportäts stellt sich ebenfalls die Frage, ob auch hier standardisierte Typen 

vorliegen. 
 

„Mönch, halt die Klappe“, also nicht die Misericordie, den „Klappsitz“ im Chor-

gestühl, hochschnappen lassen, hieß es bei den Führungen auf der Reichenau 

mit Besichtigung des Münsters und des Domschatzes mit den Reliquienschreinen, 

die heute noch bei den Prozessionen über die Insel getragen werden. Auch der 

spätantike Krug, in dem Jesus bei der biblischen Hochzeit zu Kana Wasser in 

Wein verwandelt haben soll, gehörte dazu. Vom neuangelegten Hortulus des 

Walahfrid Strabo schloss sich ein Spaziergang zu St. Peter und Paul an. Dieser 

Ausflugstag endete mit einem schönen Abendessen und der oben erwähnten Party 

mit ausgeprägtem Dance-Floor-Charakter. 
 

Am Folgetag betrachtete Dr. Lars Mielke aus Schwerin eine der Schattenseiten 

interkultureller Begegnungen: Ausgehend vom modernen Landgrabbing – der 



 

 
 

34 

großflächigen Aneignung von Boden durch Konzerne – untersuchte er das Phäno-

men in der römischen Antike mit seinen negativen Auswirkungen auf Umwelt 

und lokale Bevölkerung. In der uns überlieferten Literatur wird die Landkon-

zentrierung in den Händen weniger Reicher breit besprochen, und zwar durchaus 

kritisch. Einen eigenartigen Zugang zum Problem zeigt die Agrarschrift des L. 

Iunius Moderatus Columella. Zwar tritt der Autor dafür ein, dass ein Landwirt 

den eigenen Grundbesitz in vernünftigen Grenzen hält, und er verurteilt, dass sich 

unermessliche Ländereien im Besitz von einzelnen praepotentes befänden, die 

nicht für deren sachgemäße Bewirtschaftung sorgten. Letztlich jedoch scheinen 

die moralisierenden Töne von Columellas Darstellung in ihrer Bedeutung nicht 

über die einer eindrücklichen Mahnung an den Landwirt hinauszugehen, Investi-

tionen mit Bedacht zu tätigen; eine mögliche politische Wirkkraft wird durch 

spätere Fachvorschriften sowie die Struktur der betreffenden Passage selbst unter-

graben. 
 

Den Schlussakkord der Tagung bildete Professorin Annemarie Ambühls Referat 

zu Cicero als Vermittler zwischen Latein und Griechisch. Bemerkenswert hier 

ist, dass Cicero nicht nur der Sprachmittler bei philosophischen Texten war, son-

dern sich in jungen Jahren poetische Übersetzungen aus dem Griechischen vorge-

nommen hatte (z.B. ein Gedicht von Arat (3. Jh. v.Chr.), von Homer, griechischen 

Tragödiendichtern u.v.a.). 

Zu Ciceros Übersetzungstechnik findet man z.B.in den Briefen (fam. 9,22,3) ein 

Beispiel dafür, Code Switching bei der Übersetzung im Auge zu haben, um u.U. 

vulgäre Missverständnisse zu vermeiden. Zur Schaffung einer Fachsprache in sei-

nen philosophischen Werken verwendet Cicero folgendes Verfahren: Benutzen ei-

nes Übersetzungslehnworts (exprimi verbum e verbo) oder eines Bedeutungslehn-

worts aus der Alltagssprache (verbum, quod idem declaret, magis usitatum), einer 

Paraphrase (quod uno Graeci […] idem pluribus verbis exponere) oder einem 

Fremdwort (ut Graeco verbo utamur). Grundsätzlich gilt bei den Termini technici 

der stoischen Ethik das Prinzip: re enim intellecta in verborum usu faciles esse 
debemus (De finibus bonorum et malorum 3,52). 
 

Es war eine großartige Woche mit viel Gelehrsamkeit, Geselligkeit und Heiter-

keit. Einer unserer Freiburger Studenten fasste es so zusammen: „Ich war auf 

Vieles gefasst, aber nicht auf so eine lockere, entspannte und kollegiale 

Atmosphäre – nicht nur an unserem Partyabend“. 
 

Ein herzliches Dankeschön an die Stiftung Humanismus heute, die die 

Veranstaltung sehr großzügig unterstützt! 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

 35 

Peter Mommsen (Stuttgart) 
 

 Germania 19331 
 
 

Bei der Gesamtthematik der Tagung Interkulturelle Erfahrungen und 
Begegnungen durfte die Frage nach dem Unterschied der Menschenrassen nicht 

fehlen. Frau Prof. Walde stellte in ihrem Vortrag über das antike Rom, der die 

ganze Vielfalt in diesem ‚melting pot‘ vor Augen führte, diese Frage. 
 

Für den vorgeschalteten Arbeitskreis hatte sie aus Vitruvs De architectura das 1. 

Kapitel des 6. Buches ausgewählt, wo der Bau der aedificia privata behandelt 

wird. Hier ist das Klima für die Bewohner zu berücksichtigen, die selbst in ihrer 

Erscheinung davon bestimmt sind. Im Süden, wo die näherstehende Sonne den 

Körpern die Feuchtigkeit entzieht, sind die Bewohner kleingewachsen, mit 

dunkler Hautfarbe, dunklen Haaren und Augen, im Gegensatz zu den Nordländern 

mit ihren blauen Augen, heller Farbe der Haut und des Haares, mit Körpern, die, 

nicht von der Hitze ausgetrocknet, die der Südländer bei weitem überragen. Den 

äußeren Merkmalen entsprechen die inneren. Die Südländer sind geistig beweg-

lich, aber schnell zur Flucht bereit, während die Schwerfälligkeit der Nordländer 

mit kriegerischer Standhaftigkeit verbunden ist. So kurios uns diese Erklärung 

auch anmutet: Die moderne Anthropologie, die die Unterscheidung der Menschen 

nach Rassen konsequent ablehnt, verfährt prinzipiell nicht anders, wenn sie die 

Unterschiede der Pigmentierung, des Haarwuchses, der Augenbildung (Lidfalte) 

konsequent umweltbedingt ableitet.
2
 Insofern liegt auch der unterschiedlichen 

Beschreibung der Menschenarten bei Vitruv kein Rassismus zugrunde; die 

Überlegenheit der griechisch-römischen Kultur erklärt Vitruv allein aus der 

Mittellage. Die Umfrage bei den Kollegen nach der Erfahrung mit Rassismus in 

den antiken Texten war wenig ergiebig. Die Antike scheint für rassistisches 

Denken weniger anfällig zu sein, da es für sie keine genetische Bedingtheit des 

Menschen gibt. 
 

Umso dringlicher erschien es, auf die Germania des Tacitus hinzuweisen 

(Anhang 1), die eine Sonderstellung einnimmt. Hier wird, im Sinne der in der 

Antike mitunter anzutreffenden Vorstellung von der Autochthonie (Athen), den 

Germanen eine ursprünglich vorhandene Eigenart zugeschrieben, die ihnen, an 

körperlichen Merkmalen erkennbar, so viel moralische Qualität zuschreibt, dass 

sie den dekadenten Römern als Sittenspiegel vorgehalten werden konnten. Gleich 

nach der glücklichen Auffindung der kleinen Schriften des Tacitus in der Mitte 

 
1 Als Nachtrag zum Vortrag von Frau Prof. Walde „Rassismus im antiken Rom?“ bei der 

Sommerakademie für Alte Sprachen in Überlingen am Bodensee 2. 9. 2025. 
2 Ulrich Kattmann, https://www.spektrum.de/lexikon/biologie/menschenrassen/42123 
 



 

 
 

36 

des 15. Jahrhunderts bezog das erwachende Nationalbewusstsein im ersten 

deutschen Humanismus (Ulrich von Hutten) daher seine Legitimation. Über die 

Lehre vom auserwählten Volk (Hegel) steigerte sich dieses bis zum Rassedenken 

des Nationalsozialismus, für den die Reinerhaltung des idealen Ursprungs eine 

konsequente Forderung war, die allein das Fortbestehen des Volkes sichern sollte. 

Jede Beimischung des nichtarischen Elements galt als ein Anschlag auf die 

Existenz des Volkes (Anhang 2).  
 

Im Roman von Walter Mehring von 1934 Müller – Chronik einer deutschen Sippe 

wird im ersten Teil die Fiktion von der Reinerhaltung der deutschen Rasse in der 

Zeit des Ariernachweises, der Ahnentafel und des Ahnenpasses vom Autor mit 

großem Vergnügen satirisch zerpflückt. Zwar kann unser Kollege, der Oberstudi-

enrat Dr. Müller, Lehrer der Alten Sprachen, seine Abstammung bis zum Germa-

nen Millesius zurückzuführen, der dem „Prätor“ Tacitus die schönsten Bären von 

seinem Volke aufbindet – aber um den Preis einer unendlichen Vermischung mit 

allen möglichen Nationalitäten, die Deutschland je durchstreift haben. Trotzdem 

erleben wir in der glänzenden Beschreibung einer Lateinstunde im wilhelmini-

schen Deutschland (Anhang 3), wie Dr. Müller, letzter Spross dieser „Sippe“, sein 

„Evangelium“, die Germania des Tacitus, mit höchstem Einsatz zu vermitteln 

versucht – am Kgl. Wilhelms-Gymnasium zu Berlin, wo die Schülerschaft aus 

„jüdischen Bankierssöhnen und Agrariersöhnen“ hälftig zusammengesetzt ist. 

Noch ist er eine lächerliche Figur – bis sich sein Schicksal zum Tragischen 

wendet. 
 

Inzwischen hatte nämlich die Germania Eingang in die Köpfe von Machthaben-

den gefunden, die daraus den mörderischen Wahnwitz einer Rassenlehre brauten, 

der unser Kollege nun auch zum Opfer fällt. Dr. Müller ist mit einer jüdischen 

Ärztin verheiratet, die im Lazarett seine Pflegerin war, als er aus schwerer Krank-

heit und Erblindung zum Leben zurückfand. Sie zu verlassen, wie das neue Ge-

setz dem Berufsbeamten und die Partei dem Parteigenossen vorschreiben, ist ihm 

unmöglich. Er wird entlassen (Anhang 4). 
 

Auch er selbst gilt nun als „Judenstämmling“. Sein verzweifeltes Bemühen, durch 

immer weitere Abstammungsnachweise sein „Ariertum“ zu beweisen, bringt ihn 

in den Ruf, ein Gegner des Regimes zu sein. Wie andere auch, entflieht er ins 

Ausland, nach Paris, wo er schließlich, als seine Mittel aufgebraucht sind und er 

aus einer deutschen Zeitung erfahren muss, dass seiner Frau und seinem Sohn der 

„Vatername“ entzogen wurde, durch einen Sturz aus dem Hotelfenster den Tod 

sucht. Kurz vorher kommt es noch zu einer Begegnung mit dem ehemaligen 

Schüler, der ebenfalls, da er Jude ist, nach Paris ins Exil geflohen ist. Es ist er-

schütternd zu sehen, dass Armin Müller von der Germania-Obsession, die die 

Ursache seines Unglücks geworden ist, nicht lassen kann (Anhang 5). 
 



 

 37 

Wir würden Mehrings Roman falsch verstehen, wenn wir verkennen, wie dicht er 

an der damaligen Wirklichkeit angesiedelt ist. Mehring, in der obigen Stelle sich 

selbst zitierend, hat 1914 am Wilhelmsgymnasium Abitur gemacht. Dass er an 

diesem Gymnasium einen Germania-Unterricht erlebt hat, wie im Roman be-

schrieben, ist mehr als wahrscheinlich (Anhang 5: „Unterprima? Winterseme-

ster?“ - „Stimmt, Herr Professor!“). – Der Lateinlehrer des Buches wird 1914 an 

die Ostfront eingezogen. Auch Eduard Norden (s.u.) könnte Schülern die Germa-
nia nahegebracht haben, als er 1917/18 wegen Lehrermangels am Friedrich-

Wilhelms-Gymnasium in der Kochstrasse Latein unterrichtete. Er nennt diese 

Episode stolz seinen „kleinen Kriegsdienst“. 
 

Vor allem aber ist das erfundene Schicksal des Kollegen Müller damals kein 

Einzelfall gewesen. Von einem der Großen unserer Fächer sind Umstände seines 

Lebens überliefert, die durch die Parallelität bestürzend sind. 
 

Eduard Norden, 1868 in Emden als Sohn jüdischer Eltern geboren, wuchs als 

Student der Klassischen Philologie zu einem weltberühmten Vertreter unserer 

Fächer heran. Seine zahlreichen Publikationen waren bahnbrechend und sind bis 

heute grundlegend. 
 

Die „Germanische Urgeschichte in Tacitus Germania“ erschien 1920, zu einer 

Zeit, als Deutschland besiegt am Boden lag. Daran trug Norden schwer, und er 

wird nicht ungern zu diesem Werk Zuflucht genommen haben, welches eine 

intensive Beschäftigung mit der Germania mit sich brachte. Daraus konnte, von 

einer antiken Autorität verbürgt, der Schluss gezogen werden, dass Deutschland 

zu seiner alten Stärke zurückkehren werde, wenn es zu seinem eigentlichen 

Wesen zurückfände. Allerdings war Norden auch Philologe genug, um zu 

erkennen, dass viele der den Germanen zugeschriebenen Wesensmerkmale zu den 

Topoi der antiken Ethnographie gehörten. Nichtsdestotrotz schrieb er in der 

Vorrede zu seinem Buch der Germania diese geschichtsbildende Wirkung auch 

für seine Zeit zu, wenn er schreibt, dass „dieses Werkchen […] eine gütige Fee 

unserem Volk als Patengeschenk in die Wiege seiner vaterländischen Geschichte 

gelegt hat“, welches auf jede Generation seine „Anziehungskraft mit 

unveränderter Stärke (ausübt)“ (Anhang 6). 
 

Als National-Konservativer lehnte Norden die Weimarer Republik ab und sah 

1933 in Hitler einen Neuanfang. Er leistete ohne Zögern 1934 den Führereid und 

unterschrieb den Entlassungsbrief für 2 nichtarische Assistenten an seinem 

Institut, wenn wohl auch gezwungenermaßen und in resignierter Vorwegnahme 

des ohnehin Kommenden. 
 

Dann aber kam es an ihn selbst. 1934 verlor er seinen Sitz in der Zentraldirektion 

des Archäologischen Instituts. 1935 wurde er zwangsemeritiert und verlor die 



 

 
 

38 

venia legendi. 1938 folgte der Austritt aus der Akademie der Wissenschaften. 

Nach der Reichspogromnacht am 9. November 1938 sah er keinen anderen Weg 

mehr als den in das Schweizer Exil. Nach der Auferlegung der ‚Judenvermögens-

abgabe‘, für die er den Großteil seiner Bibliothek verkaufen musste, emigrierte er 

1939, nur wenige Wochen vor Ausbruch des 2. Weltkrieges, und starb 1941 in 

Zürich. Das Bild eines gebrochenen Mannes war die letzte Erinnerung eines 

seiner Schüler, der ihn noch kurz vor der Emigration aus Deutschland besuchte 

(Anhang 7). 
 

Ob nun ein römischer Rassismus schon in der Germania enthalten war oder erst 

durch Rückprojektion hineingekommen ist: Es ist sehr zu bezweifeln, dass es eine 

„gütige“ Fee war, die dieses „Werkchen“ unserm Volk zum Geschenk gemacht 

hat – für Eduard Norden war sie es gewiss nicht. 
 

Dringend plädiere ich dafür, diesen Text, der im Lateinunterricht einmal eine so 

große Bedeutung hatte, heute aber, wie eine Umfrage ergab, gar nicht mehr 

gelesen wird, nicht weiter zu ignorieren. Er dient weniger dem Verständnis einer 

längst vergangenen Zeit eines uns fremden Volkes. Vielmehr haben wir – über die 

Geschichte seiner Rezeption – einen Zugriff zum Verstehen unserer eigenen 

Nation, welche durch die Ungeheuerlichkeit der Verbrechen, die in ihrem Namen 

begangen wurden, immer noch in bedrohlicher Fremdheit vor uns steht. Wenn wir 

anhand dieses Textes lernen zu verstehen, wie es dazu kam, weicht auch ein we-

nig von dieser Fremdheit und bringt uns unserm Volk näher. Denn dieses ist, 

wenn wir uns immer noch darauf berufen, ein Ganzes. 
 

Schule hat auch immer die Aufgabe, dass wir dort lernen und erfahren, was als 

noch nicht zugehörig, „fremd“, vor uns liegt. So gesehen leisten unsere alten 

Texte einen hervorragenden Dienst – fern der Gegenwart und doch so nahe, wenn 

wir ihre Bedeutung für uns erkennen. Im Falle der Germania des Tacitus: Ohne 

sie wäre die deutsche Geschichte anders verlaufen! 
 

Der beigefügte Anhang ist auch für die Hand der Schüler bestimmt. Die 

Heranziehung der Texte von Mehring sorgt für Relevanz und Emotionalisierung 

des Stoffes. 
 

Anhang 
 
 

1) Tacitus, Germania 4:  
 

Ipse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliis aliarum nationum 
conubiis infectos propriam et sinceram et tantum sui similem gentem extitisse 
arbitrantur, unde habitus quoque corporum, tamquam in tanto hominum  numero, idem 
omnibus: truces et caerulei oculi, rutilae comae, magna corpora et tantum ad impetum 
valida, laboris atque operum non eadem patientia, minimeque sitim aestumque tolerare, 
frigora atque inediam caelo solove assueverunt. 



 

 39 

2) Nürnberger Gesetze, Reichstag, 15. Sept. 1935: 
 

Durchdrungen von der Erkenntnis, dass die Reinheit des deutschen Volkes die 
Voraussetzung für den Fortbestand des deutschen Volkes ist, und deshalb von dem 
unbeugsamen Willen, die deutsche Nation für alle Zukunft zu sichern, hat der Reichstag 
einstimmig das folgende Gesetz beschlossen, das hiermit verkündet wird. 
§1 Eheschließungen zwischen Juden und Staatsangehörigen deutschen oder 
artverwandten Blutes sind verboten. Trotzdem geschlossene Ehen sind nichtig. 

 
 

3) Walter Mehring, Müller – Chronik einer deutschen Sippe, Wien 1934, 223 ff.: 
 

Als Dr. Armin Müller, Ordinarius der Unterprima des Kgl. Wilhelmgymnasiums, das 
Klassenzimmer betrat, scholl ihm ein wirres Stimmengewirr entgegen. 
„Donnerwetter, was ist denn los?“ schrie er mit seiner hellen Stimme, während die 
Klasse mit einem Schlag verstummte. „Primus! Was gibt es denn?“ 
Der Primus erhob sich und meldete: „Der Löwenstein sagt… in der Zeitung hat 
gestanden, der österreichische Thronfolger soll ermordet sein!“ 
„Das ist doch kein Grund, sich wie in einer Judenschule zu benehmen! Ich möchte mir 
im übrigen energischst verbeten haben, dass sich die Schüler dieser Anstalt mit Politik 
befassen. Stecken Sie Ihre Nasen gefälligst in Ihre Lehrbücher! …… Primus! Wo waren 
wir stehen geblieben?“ 
„Entstehung der Germania. Dazu Tacitus I-III.“ 
„Entstehung der Germania!“ wiederholte Dr. Müller, machte eine Pause und musterte 
die Gymnasiasten mit dem lauernden Ausdruck eines gewiegten Untersuchungsrichters, 
der schließlich doch den Schuldigen überführen wird, 
„Also Mehring, in welchem Jahr entsteht die Germania?“ 
Mehring, ein blasser, zerfahrener Jüngling, fuhr hoch und blickte den Ordinarius scheu-
ironisch an. Dr. Müller konnte diesen Menschen nicht riechen, der faul wie die Sünde 
und disziplinlos wie ein Klippschüler war, aber sich immer wieder herausredete. Dies 
vertrug Dr. Müller am wenigsten, diese Spitzfindigkeiten.  
„So um 100!“ 
„Was soll das heißen: um 100? Ante oder post Christum natum!“ 
„Ante ….!“ 
„Ausgezeichnet! Damals hätte der Prätor Tacitus schwerlich seine Germania 
geschrieben, erstens, weil er noch nicht geboren war, und zweitens …. Primus!“ 
„Weil die Germanen gerade den Römern den Krieg erklärt hatten!“ 
„Richtig! Die Kimbern und Teutonen! Es ist mir ja rätselhaft, Mehring, wie Sie sich Ihr 
weiteres Fortkommen denken, wenn Sie bereits bei den Grundlagen unserer 
vaterländischen Geschichte versagen! Ich kann Ihnen allerdings nachfühlen, dass Sie 
eines tieferen Gefühls für germanisches Wesen ermangeln! Setzen! Ungenügend!“ […] 
Die Tacitusprüfungen des Dr. Müller waren der Schrecken aller Wilhelms-
Gymnasiasten. Ihm galt die „Germania“ als das Evangelium des Deutschtums. Jede 
Verkennung einer Apposition, jeder Verstoß gegen jene germanische Lebensweise, wie 
sie bei Tacitus aufgezeichnet steht, erachtete er als Ketzerei. Wenn er über die 
Führerschaft und über die Kampfesweise der Fußtruppen examinierte, warf er trotzige 
Blicke (truces oculos) und wippte seinen untersetzten, spitzbäuchigen Leib auf den 



 

 
 

40 

Zehenspitzen, um die „hohe Gestalt“ zu veranschaulichen. Seinen Kollegen Dr. 
Kotzenberg, der sich stets nach der letzten Mode kleidete, nannte er verächlich den 
„Ubier“, weil Tacitus in den Annalen von der „Verrömerung“ dieses Stammes spricht. 

 
 

4) Walter Mehring a. O. 247ff.: 
 

                                                                     Berlin, den 3. September 1933 
Herrn Geheimrat L ….. 
Direktor des xxxschen Gymnasiums Dahlem. 
Hochverehrter Herr Direktor! 

 

Nach reiflicher Überlegung muß ich nochmals auf unsere gestrige Unterredung 
zurückkommen. 

 

Sie haben mir nochmals nahegelegt, mich von meiner Frau, mit der mich nicht nur die 
Gemeinsamkeit ernster und froher Stunden einer 13jährigen musterhaften Ehe, sondern 
auch unser Sohn verbindet, scheiden zu lassen, falls ich auf meinem Posten zu 
verbleiben gedenke. 

 

Diese Bedingung ist aber für mich unannehmbar. 
 

Da ich durch diese Konsequenz mit meiner Familie brotlos würde – denn durch den 
Arierparagraphen ist auch meine Frau jeder Möglichkeit des Broterwerbes beraubt –, so 
muß ich unter Berufung auf meine 16jährige Zusammenarbeit mit Ihnen an Ihre 
Menschlichkeit appellieren. 

 

Sie teilen mir mit, daß auch meine Fronttätigkeit als nicht hinreichend bezeichnet wurde. 
Es ist aber nicht meine Schuld, dass eine im Felde erworbene schwere Erkrankung mich 
zur Dienstuntauglichkeit verdammt hat. Mir sind die Schäden, die das Judentum in 
unserem Volke angerichtet hat, wohl bekannt. Bereits mein verstorbener Vater – 
übrigens Teilnehmer des Feldzugs 1870-71 – ist durch Angehörige dieser Rasse schwer 
benachteiligt worden.  

 

Und trotzdem ist es mir nicht möglich, mich von meiner Frau zu trennen, nur weil sie 
Jüdin ist. 

 

Verzeihen Sie, dass ich in einer ernsten Stunde von persönlichen Dingen rede. 
 

Meine Frau war mir Kamerad, war mir mehr! Ich kann es nicht so wiedergeben. Als 
meine Augen nach dreimonatiger Erblindung zum erstenmal wieder zwischen Hell und 
Dunkel unterschieden, sahen sie den Umriss ihrer Gestalt, die ich nicht aus meinem 
Leben fortdenken kann. Als sie mir meinen Sohn gebar, habe ich um ihr Leben gezittert. 

 

Ständig wiederhole ich mir, wie die fremde Rasse an unserem Germanentum gehandelt 
hat. Alle historischen Beispiele sind mir gegenwärtig. Ich weiß, dass der „Jude als 
solcher“ von einem tiefen Bluthass gegen uns beseelt ist. 

 

Aber, sehen Sie meine Frau … Ich habe sie doch bis in die geheimsten Regungen, die 
verborgensten Gefühle kennengelernt. Sie hat doch Nächte am Bett meines fiebernden 
Sohnes verbracht wie jede andere Mutter, die Anspruch auf diesen Ehrennamen hat. Es 
war doch nicht sie – ich war es, der nach langer Umwerbung sie überredete, in diese 



 

 41 

Heirat zu willigen. Und sie hat mir in Stunden, da ich an Deutschland verzweifelte, da 
ich selbst an meinem Beruf verzweifelte, das Selbstbewußtsein wiedergegeben. Und 
mein Sohn! 

 

Mein leiblicher Sohn Günther, von meinem Fleisch und Blut, soll durch die jüdische 
Abstammung seiner Mutter bemakelt sein. 

 

Ich habe an ihm Ungezogenheiten bemerkt, gewiß – doch nur solche, wie sie Knaben 
dieses Alters zeigen. Ich habe sie streng bestraft. Doch nichts gibt es an ihm, das mich 
blutsmäßig von ihm trennen könnte. Er ist mein Kind. 

 

Ich bin nicht fähig, heute noch mehr zu schreiben.  
Ich bitte Sie, helfen Sie mir! 
In dankbarer Verehrung  
                          Ihr getreuer Armin Müller 

 
 

5) Walter Mehring a. O. 257: 
 

Paris, im Frühjahr 1935, eine Begegnung: 
 

… „Entschuldigung! Herr Doktor Müller?    Erkennen Sie mich noch?“ 
Dr. Müller fuhr zusammen, als sollte er verhaftet werden. Dann examinierte er mit 
einem flüchtigen Blick den ehemaligen Kgl. Wilhelms-Gymnasiasten. 
„Unterprima? Wintersemester?“ 
„Stimmt, Herr Professor!“ 
„Na, können Sie noch Ihren Tacitus?“ 
„Ich fürchte, nein!“ 
„So, also wieder nicht! ….  Holen Sie´s nach! Nachholen! Tacitus ist das Fundament 
unserer deutschen Allgemeinbildung!“ 
Er grüßte und ging.   

 
 

6) Eduard Norden, Die germanische Urgeschichte in Tacitus Germania (1920), 5: 
 

Übt doch dieses Werkchen des Römers, das eine gütige Fee unserem Volk als 
Patengeschenk in die Wiege seiner vaterländischen Geschichte gelegt hat – kein Volk 
darf sich eines solchen Kleinods rühmen – auf jede Generation seine Anziehungskraft 
mit unverminderter Stärke aus, und immer von neuem müssen wir versuchen, mit dem 
in seinem Grundbestande unveränderlichen, aber in seiner Gebrauchsweise jeweils 
wechselnden Handwerkszeuge unserer Wissensschaft das mit allerlei Geheimschlössern 
versehene Kästchen zu öffnen, damit sich uns sein Reichtum erschließe. 

 
 

7) W. Abel, Studium Berolinense II, Eduard Norden, Gymnasium 91 (1984), 478: 
 

[…] sichtlich gealtert und verfallen, saß er in seinem Arbeitszimmer an seinem 
aufgeräumten, fast leeren Schreibtisch, hinter sich die bis auf wenige Lexika geleerten 
Regale. Müde wies er auf sie und sagte: „Die Judenkontribution“. 

 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

42 

Martina Deters (Wilhelmsdorf) 
 

 Pompeii auf dem Pulverfass 
 
 

Der 8. Kleinkunstabend Latein in der Wilhelmsdorfer Kulturscheune nahm die 

Zuschauer wieder mit auf eine lehrreiche Zeitreise an einen Ort, der wie kein 

anderer für opulente römische Lebensart und tragischen Untergang steht: 

Pompeii, das in Kürze den verheerenden Vulkanausbruch erleben würde und in 

dem es wegen der gesellschaftlichen Gegensätze und der unmenschlichen Härte 

des Sklavenwesens auch sozial gefährlich brodelt.  
 

Nahezu alle Lateinschüler und -schülerinnen der Klassen 6 bis K 1 brachten die 

Reise in die Lebenswelt der Sklaven in Pompeii als Schauspieler oder 

Chormitglieder auf die Bühne und stellten dabei facettenreich und scharfsinnig 

Bezüge zu hehren Idealen und realen Gegebenheiten unserer Zeit her. 
 

Das mit sehr viel Witz, Action, Musik und Tempo gewürzte Bühnenstück aus der 

kreativen Feder von Lateinlehrerin Martina Lagler und ihrem Schüler-

Autorenteam führte am Schauplatz Pompeii mit dem Joch der Sklaven und dem 

berühmten Spartacus-Aufstand Menschenbild und Wertewelt der römischen 

Antike anschaulich vor Augen. 
 

  
                     Ein Zeitreisender trifft Spartacus.                                     Crassus tötet Spartacus. 
 

Diese wurden in einer dramatischen Gerichtsverhandlung, bei der menschliche 

wie göttliche Ankläger und Verteidiger zu Wort kamen, mit unseren heutigen 

Prinzipien der Menschenwürde, Gleichheit und Freiheit konfrontiert. Unversehens 

steht in diesem juristischen Gefecht dann aber auch unsere aktuelle Lebensrealität 

auf dem Prüfstand: Wie steht es um Menschenrechte und faire Lebenschancen in 

unserer Welt, wo sind wir mitverantwortlich für soziale Ungleichheit und 

moderne Sklavenarbeit? Was kann jeder Einzelne tun, um sich für eine gerechtere 

Welt aktiv einzusetzen? 
 



 

 43 

  
                 Die Gerichtsverhandlung.                                     Gladiatoren in der Taverne. 
 

Dieser Kleinkunstabend der Lateinfachschaft war der Aktion #IchStehAuf für 

Demokratie und Vielfalt des Deutschen Schulportals gewidmet und erfüllte deren 

Zielsetzungen eindrucksvoll – auf unterhaltsame wie kritische Weise. 
 

 
 

Weitere Infos zum Wilhelmsdorfer Kleinkunstabend Latein gibt es bei Frau 

Martina Lagler (martina.lagler@gymnasium-wilhelmsdorf.eu; speziell für das 

Projekt: lateinhexe@gmx.de). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 

44 

Heiko Ullrich (Kraichtal) 
 

 Rezension von Zsolt Adorjáni: Poesie, Wissenschaft und Macht.  
    Einführung in die alexandrinische Dichtung 
 

Zsolt Adorjáni: Poesie, Wissenschaft und Macht. Einführung in die alexandrinische Dichtung 
(Heidelberger Studienhefte zur Altertumswissenschaft), Heidelberg: Universitätsverlag Winter 
2024, 144 S., ISBN: 978-3-8253-9601-5, EUR 21,00. 

 
 

In der Reihe der Heidelberger Studienhefte zur Altertumswissenschaft sind in den 

letzten Jahren insbesondere Einführungen in zentrale Aspekte der lateinischen 

Literaturgeschichte – meist aus der Feder Michael von Albrechts – erschienen; 

eine Ausnahme stellt der 2017 veröffentlichte, von Manuel Baumbach und Peter 

von Möllendorff verfasste Band zu Lukian dar. Nun ist also wieder ein Heft zur 

griechischen Literaturgeschichte erschienen, wenn auch zu einem Thema, das für 

den Studenten der Latinistik im Vergleich zu den auf die Gräzistik spezialisierten 

Kollegen eine womöglich noch höhere Relevanz aufweist: zur hellenistischen 

Dichtung nämlich. Spätestens seit Walter Wimmels Kallimachos in Rom aus dem 

Jahr 1960 ist die Abhängigkeit der (spät-)republikanischen und augusteischen, 

aber auch der kaiserzeitlichen römischen Dichtung vom Vorbild der drei alexan-

drinischen Klassiker Theokrit, Kallimachos und Apollonios ein zentraler For-

schungsansatz, ohne dessen Berücksichtigung ein adäquates Verständnis der 

Werke eines Lukrez oder Catull, eines Vergil, Horaz oder Ovid, eines Properz 

oder Tibull, eines Lukan oder Statius kaum möglich scheint. 
 

So leitet denn auch Zsolt Adorjáni sein Buch mit einer Analyse der Anfangsverse 

aus Catulls Widmungsgedicht an Nepos (Cui dono lepidum …) ein und arbeitet 

hier die klassischen Topoi der alexandrinischen Poetik – Avantgardismus, kleine 

Form, ausgefeilte Technik, Ideal des poeta doctus, Intertextualität, Spiel mit der 

Etymologie – heraus (vgl. S. 7-9). Im Anschluss daran formuliert er das Pro-

gramm seiner eigenen Einführung in die bewusst nicht allgemein als hellenistisch, 

sondern spezifisch als alexandrinisch definierte Epoche, deren einziges Zentrum 

für Adorjáni der Hof der Ptolemäer darstellt: „Das vorliegende Buch hat es sich 

zum Ziel gesetzt, eine allgemein verständliche Einführung in diese faszinierende 

literarische Epoche zu bieten. Dies geschieht durch die Betrachtung der 

literarischen Produktion, wobei auch andere Aspekte, wie historische und 

soziokulturelle, berücksichtigt werden, soweit sie zum Verständnis des 

Untersuchungsgegenstandes beitragen“ (S. 9). 
 

Entscheidend ist in dieser Definition das richtige Verständnis der auf den ersten 

Blick vielleicht etwas irreführenden Formulierung „allgemein verständliche 

Einführung“, denn Adorjáni zielt, wie sich in der Folge zeigen wird, keineswegs 

auf ein klassisches Studienheft ab, das in übersichtlicher Form Daten und Fakten 



 

 45 

auflistete und Studierenden so eine Orientierung für die weitere vertiefende 

Einarbeitung in das Thema böte – und als Kompendium relevanten Prüfungswis-

sens eignet sich das schmale Bändchen schon gar nicht. Vielmehr ist es Adorjáni 

darum zu tun, dem Leser das Wesen der alexandrinischen Dichtung zu vermitteln, 

und das tut er mit bemerkenswerter Konsequenz und auf mehreren Ebenen. So 

leitet bereits ein erster kurzer Abriss der Forschungsgeschichte, der gegen die 

zahlreichen Vorurteile einer klassizistischen Ästhetik insbesondere die Orginalität 

und Modernität der hellenistischen Literatur ins Feld führt (vgl. S. 10), zu einer 

noch kürzeren Zusammenfassung der historischen Hintergründe über, aus der 

Adorjáni als Wesensmerkmal der Epoche einen „am Alten festhaltenden 

Kultureifer“ herausdestilliert (S. 11). 
 

Die Ausführungen zur Überlieferung der alexandrinischen Dichtung rücken dann 

das problematische Verhältnis der zweiten Sophistik zu dieser Epoche und die aus 

dieser ablehnenden Haltung resultierenden Überlieferungsverluste in den 

Mittelpunkt (vgl. S. 14), erwähnen als Beispiel für die Dynamik des Forschungs-

feldes die Entdeckung des Mailänder Poseidippos-Papyrus im Jahr 1992 (vgl. S. 

15f.) und erläutern abschließend die verschiedenen Anthologieprojekte, in deren 

Gestalt die Werke der Alexandriner auf die Nachwelt gekommen sind (S. 16f.). 

Das zweite Kapitel der Einleitung setzt sich mit der Doppelrolle der alexandri-

nischen Dichter als Poeten und Philologen auseinander: Adorjáni zeichnet das 

Lebensgefühl der griechischen Gelehrten in Ägypten nach, indem er das Museion 

als Heimat einer privilegierten und sich von der Realität bewusst abschottenden 

Elite von „Literaturfanatiker[n]“ (S. 19) vorstellt, die philologischen Errungen-

schaften dieser ‚Fanatiker‘ würdigt (vgl. S. 20-22) und schließlich „eine gegensei-

tige Verquickung und Reflexion beider Aspekte“ als Auflösung der vieldisku-

tierten Frage nach dem Primat von Dichtung oder Wissenschaft im Wirken der 

Alexandriner präsentiert und dies in folgendem Vorschlag präzisiert: „Dem 

Philologen lag daran, den Text bestmöglich zu konstituieren und zu kommen-

tieren, um sich dadurch beim gebildeten Leser verdient zu machen, wobei er stets 

darüber reflektierte, was er aus den unversiegbaren Schätzen der Klassiker für 

sein originelles Werk in puncto Thema (inventio) und Sprachgebrauch (elocutio, 

ornatus) verwerten könnte“ (S. 23). 
 

Im Zentrum von Adorjánis Studie steht die These, dass es sich bei der 

alexandrinischen Poesie in erster Linie und auch dort, wo dies nicht offensichtlich 

zutage trete, um „höfische Dichtung“ handle (S. 25); diese These stützt der 

Verfasser durch umfangreiche Zitate aus Theokrits 17. Idyll sowie aus zwei 

Hymnen und aus der Coma Berenices des Kallimachos. So sei die „allzu 

menschliche Darstellung“ der Szene, in der Theokrit Ptolemaios und Alexander 

den betrunkenen Herakles in sein Schlafgemach führen lasse, ebenso bezeichnend 

für das ideale Verhältnis von Poet und königlichem Mäzen wie der scherzhafte 



 

 
 

46 

Fürstenspiegel des Artemis-Hymnos, die Prophezeiung des ungeborenen Apoll 

hinsichtlich des künftigen ptolemäischen Kriegsruhms oder das Lob des Friedens 

aus dem Mund der Locke (vgl. S. 26-34); als Ausgangspunkt für diese Ausrich-

tung der alexandrinischen Literatur auf die Konstituierung eines Herrscherideals 

und auf eine aktive Mitwirkung an der aktuellen politischen Kultur benennt 

Adorjáni abschließend die insbesondere aus der Stoa erwachsene allegorische 

Homerlektüre (S. 34f.), die in der Etablierung einer „enkomiastischen Tradition“ 

münde (S. 35). 
 

Den Hauptteil von Adorjánis Studie prägen „Fallstudien“ zu den drei großen 

Klassikern der alexandrinischen Literatur und dem bereits anlässlich der stets mit 

Überraschungen aufwartenden Überlieferungsgeschichte erwähnten Poseidippos. 

Zunächst werden die Erwähnungen Berenikes und Arsinoes im 15. Idyll Theokrits 

als Musterbeispiel für die Parallelisierung von Mythos und Enkomion präsentiert 

(vgl. S. 39), dann zeichnet Adorjáni für das 16. Idyll den intertextuellen Dialog 

Theokrits mit Pindar nach (vgl. S. 43), und arbeitet schließlich aus dem 17. und 

18. Idyll die Gleichsetzung von mythischer Vergangenheit und höfischer Gegen-

wart im Kontext des Motivs von der „Liebesehe“ heraus (S. 45). Die Epigramme 

des Poseidippos demonstrieren insbesondere die Freude des hellenistischen 

Dichtens an etymologischen, klanglichen und anagrammatischen Sprachspielen 

(vgl. S. 48 u.ö.); daneben verweist Adorjáni aber auch auf eigene Vorschläge zur 

Ergänzung des unvollständig überlieferten Textes (etwa die Einführung des 

Motivs vom Musenwagen durch die Konjektur ὄκχον), durch die die „Pointe“ als 

„eines der eigensten Prinzipien der hellenistischen Ästhetik“ erst wirkungsvoll 

hervortrete (vgl. S. 49f.). Die Arbeit am derart prekär überlieferten Text verweist 

den Forscher dann automatisch auf den minutiösen Nachvollzug sprachlicher 

Details (vgl. S. 52f.); der abschließende Vergleich mit einem Kallimachos-

Epigramm offenbart zudem überraschende Übereinstimmungen der beiden angeb-

lich verfeindeten Dichter, sodass Adorjáni den untersuchten Texten attestiert, 

jeweils einen wichtigen Beitrag zu den „geistreichen Huldigungsgedichten“ auf 

Arsinoe geleistet zu haben (S. 54). 
 

Die umfangreichste der Fallstudien ist selbstverständlich dem Kallimachos 

gewidmet; indem Adorjáni von einer wenn auch sehr knappen (werk-)biogra-

phischen Skizze ausgeht (vgl. S. 55), die durch jeweils einleitende Bemerkungen 

zu den einzelnen Werkteilen ergänzt wird (vgl. S. 56; 81; 86), geht er außerdem 

etwas systematischer vor als in den anderen Fallstudien, die meist direkt in den 

Text ‚springen‘. Zunächst werden die Götterhymnen vorgestellt, in denen muster-

gültig „Mythos und Geschichte aufeinander bezogen“ seien (S. 56); den Nachweis 

dieser Behauptung führt Adorjáni, indem er im Zeus-Hymnos ausgehend von der 

philologischen Streitfrage nach dem Geburtsort des Gottes ein etymologisches 



 

 47 

Spiel mit den Wurzeln εἰδὼς, ἀείδειν und αἰὲ(ν) erkennt, das sich zwischen 

Xenophanes von Kolophon, Kallimachos und der Darstellung des Ennius durch 

Lukrez entfaltet und in einem zweiten Durchgang durch diese intertextuelle 

Konstellation zur Frage nach der Möglichkeit einer Darstellung des Göttlichen 

durch den Menschen – und mithin zu einem zentralen Gattungsproblem des 

Hymnos – zurückkehrt (S. 58-66). 
 

Auch im Apollon-Hymnos interessiert Adorjáni in erster Linie ein klassisches 

philologisches Problem: die Frage nach der Identifizierung der rätselhaften 

‚Panakeia’, die im Verlauf der Abhandlung immer wieder eine Rolle spielt (vgl. 

den Eintrag im Index, S. 134) und hier in einer ausführlichen Argumentation mit 

der homerischen Ambrosia identifiziert wird (vgl. S. 69-71). Daneben verfolgt das 

Kapitel die Grundthese einer Zentralität des Höfischen für die alexandrinische 

Dichtung weiter, wenn die ‚Panakeia‘ „als ein königliches Symbol, das den 

irdischen Herrschern ihre gottbegnadete Sonderstellung bescheinigt“, aufgefasst 

wird (S. 71). Der Artemis-Hymnos wiederum verfolgt die (erneut klanglich 

unterstützte) Gleichsetzung von Artemis und Arsinoe über das Motiv „des 

wirkmächtigen göttlichen Blicks als eines Herrschersymbols“ (S. 78) bis hin zur 

Frage nach der Konstellation der wichtigsten Intertexte der kallimacheischen 

Hymnen, wobei Adorjáni den pindarischen Epinikien einen Primat gegenüber den 

homerischen Hymnen zubilligt und das Verhältnis der beiden Werke im Kontext 

der Verquickung von Mythos und Historie folgendermaßen bestimmt: „Pindars 

Gedichte gehen von der Gegenwart, dem aktuellen Sieg als historischem Moment, 

aus, doch im Erzählteil wird die Gegenwart durch die mythische Vergangenheit 

überblendet, in der auch Götter eine wichtige Rolle spielen. Somit reichert sich 

das Epinikion mit hymnischen Elementen an. In den Hymnen des Kallimachos ist 

es umgekehrt: Die hymnische Verherrlichung der Gottheit ist der primäre 

Gattungsrahmen, in den die punktuellen Hinweise auf das ptolemäische 

Königshaus als Aktualitätsbezüge eingefügt werden“ (S. 79). 
 

Aus den Aitien wählt Adorjáni die Liebeselegie von Akontios und Kydippe aus, 

um an diesem Beispiel die Arbeitsweise der philologisch tätigen Dichter bzw. 

dichterisch tätigen Philologen zu demonstrieren: Indem das Aition der Geschichte 

in der Entfaltung einer Genealogie verortet wird, deren Herkunft aus dem Ge-

schichtswerk des Xenomedes Kallimachos wiederum durch die berühmte ‚alexan-

drinische Fußnote‘ zur Schau stellt (vgl. S. 83f.), beschreibt Adorjáni das von 

Spannungen nicht freie, gerade dadurch aber so ungemein fruchtbare Verhältnis 

von „pedantische[m] Wahrheitsstreben und pingelige[r] Genauigkeit“ auf der 

einen sowie einer poetischen Gestaltung, die sich erneut etwa durch die ebenfalls 

im Grenzgebiet zwischen philologischer Nachforschung und dichterischer 

Freiheit angesiedelte, unvermittelt in nur noch ästhetische Klangfiguren 

übergehende etymologische Ausdeutung konstituiert, auf der anderen Seite (vgl. 



 

 
 

48 

S. 84f., wo gerade die zweite Seite dieses Spannungsverhältnisses allerdings nur 

angedeutet wird). 
 

Adorjáni beschließt seine Ausführungen zu Kallimachos mit einer Analyse der 

Ektheosis Arsinoes, in der er „eines der schönsten und – was mehr ist – tiefsten 

Gedichte seines gesamten Œuvres“ sieht: Hier trügen „die gelehrten Spiele zur 

tiefen Innigkeit des Gedichts bei“, sodass man hier „die hellenistische Dichtkunst 

auf ihrem höchsten Niveau bewundern“ könne (alle Zitate S. 86); diese nicht 

unproblematische, deutlich klassizistisch-idealistisch gefärbte Wertung stellt in 

der Einführung eine bemerkenswerte und nicht weiter begründete Ausnahme dar. 

Über das Bild des bereits bei Poseidippos (über die vorgeschlagene Konjektur) 

aufgefundenen Musenwagens wird hier eine Parallele zwischen der vergöttlichten 

Königin und dem Dichter herausgearbeitet und beider Stellung zwischen 

göttlicher und irdisch-menschlicher Sphäre in einem fein akzentuierten (in 

Adorjánis Analyse beinahe romantisch anmutenden) „Schwebezustand“ verortet 

(S. 91). 
 

Den Gegenstand seiner letzten Fallstudie präsentiert Adorjáni als den auf den 

ersten Blick am wenigsten alexandrinischen Dichter: Die umfangreichen 

Argonautika des Apollonios von Rhodos entsprächen als Epos schon allein 

aufgrund ihres Umfangs nicht dem kallimacheischen Stilideal (vgl. S. 95). Für die 

Relativierung dieses vorschnellen Urteils verweist Adorjáni allerdings lediglich 

auf die vorgängige Forschung (vgl. S. 95f.); er selbst wendet sich dem Fokus 

seines gesamten Buches zu, um zu erweisen, „dass die zeitgenössische Wirklich-

keit auf den leisen Wegen der Allusion auch in dieses auf den ersten Blick apoliti-

sche Werk Einzug gehalten hat“ (S. 96). So erweise sich die Errettung des Argo-

nauten Butes durch die kyprische Aphrodite im vierten Buch der Argonautika auf 

der Grundlage der Intertextualität zur Phaeton-Episode aus Hesiods Theogonie 

und der erneut die Etymologie bemühenden Anspielungen als Verweis auf die 

Arsinoe- und Berenike-Gedichte des Kallimachos (vgl. S. 96-99), sodass erneut 

„hinter dem mythischen Stoff die Textur der zeitgenössischen Wirklichkeit 

sichtbar“ werde (S. 99). 
 

Im Traum des Euphemos am Ende des vierten Buches der Argonautika erkennt 

Adorjáni zunächst eine durchgängige Erotisierung des Mythos (vgl. S. 101) und 

sieht dann erneut in „Pindar eine durchgängige Bezugsgröße hinter der 

Euphemos-Geschichte“ (S. 102). Insbesondere gestalte und betone der Epiker im 

Gegensatz zu seinem lyrischen Vorgänger einen „zielgerichteten Hergang der 

Geschichte“ (S. 103) und inszeniere so „mythische Inhalte als identitätsstiftende 

Konstituenten“ (S. 105). Ohne diese Konstante explizit zu betonen, wendet 

Adorjáni sich anschließend im letzten Kapitel seines Buches bei der Behandlung 

der römischen Rezeption hellenistischer Poesie zunächst der Romulus-Episode 



 

 49 

aus den ennianischen Annales (vgl. S. 109), dann Vergils vierter Ekloge (vgl. S. 

110f.) und schließlich dem Octavian gespendeten Lobpreis im dritten Buch der 

Georgica (S. 111f.) zu, wobei Adorjáni jeweils durch Kallimachos vermittelte 

Bezugnahmen auf Homer bzw. Pindar ausmacht. 
 

Für die Aeneis wird die Darstellung von Didos Tod mit der Ektheosis Arsinoes 

verglichen (vgl. S. 113-115), ein Vergleich, in den auch Lukans Schilderung der 

sich vom Scheiterhaufen erhebenden Seele des Pompeius eingeschlossen wird 

(vgl. S. 115f.), bevor Adorjáni sich dem Arat-Zitat aus der Areopagrede des 

Paulus zuwendet (S. 116f.), für die von ihm angeführten Parallelen zu einigen 

Schiller-Balladen zwar selbst feststellen muss: „Es handelt sich jedoch eher um 

einen ähnlichen narratologischen Kunstgriff als um eine direkte Übernahme aus 

Kallimachos“ (S. 119), in dem Zitat aus dem kallimacheischen Apollon-Hymnos 

in Thomas Manns Doktor Faustus jedoch noch einmal in nuce die Funktionsweise 

alexandrinischen Dichtens zeigen kann: Das gewiss nicht zufällig über den 

Altertumswissenschaftler Karl Kerényi vermittelte Zitat zeige, wie Mann aus 

„Kallimachos’ eindeutig positivem Apoll-Bild etwas Ambivalent-Beunruhigen-

des“ mache (S. 121), und lasse „viele Fragen im Raum stehen“ (S. 122). 
 

Nicht nur dieses betont offene Ende der Einführung, sondern auch das folgende 

Literaturverzeichnis, das – als getreue Auflistung der zitierten Forschungsbeiträge 

– auch etliche Spezialuntersuchungen (nicht zuletzt aus der Feder des Verfassers 

selbst) anführt, sowie die Indizes zeigen, dass es Adorjáni nicht in erster Linie 

darum geht, Informationen zu über- oder Wissen zu vermitteln, sondern dass sein 

Ziel darin besteht, den Leser in die Denk- und Arbeitsweise der alexandrinischen 

Dichterphilologen einzuführen: Zahlreiche Einträge zu – fast durchweg eher 

entlegenen – Topoi und Stilmitteln, Gattungskonventionen und sprachlichen 

Besonderheiten unterstreichen den Eindruck, dass hier – um Adorjánis eigene 

Worte über seinen Untersuchungsgegenstand zu zitieren – ein „Literaturfanatiker“ 

ein Buch für „Literaturfanatiker“ geschrieben hat; dass der Verfasser des Buches 

sich selbst zwischen den Rollen als Dr. phil. und als poeta doctus dabei augen-

scheinlich sehr wohlfühlt, zeigt in gewisser Weise auch der Stellenindex, in dem 

neben den einschlägigen antiken Texten etwa auch ein Walther von der 

Vogelweide, ein Janus Pannonius oder ein Friedrich Hölderlin firmieren. 
 

Abschließend lässt sich zum vorliegenden Buch also sagen, dass es die Stärken 

und Schwächen der hellenistischen Literaturproduktion ziemlich getreu abbildet; 

es vermittelt eine vergleichsweise abstrakte, in dieser Abstraktion jedoch 

außerordentlich aufschlussreiche Vorstellung vom Wesen dieser Literaturepoche 

und bleibt deren Prinzipien dabei in jeder Hinsicht fest verhaftet: Ein gewisser 

Hang zum Elitären ermöglicht den Zugang auch zu dem vorliegenden Buch 

insbesondere demjenigen, der sich bereits seit einiger Zeit im Elfenbeinturm der 



 

 
 

50 

Altphilologie zuhause fühlt, das Bemühen um eine von vornherein als 

unmögliches Unterfangen eingestufte Breitenwirkung (vgl. insbesondere die 

einschlägigen Lamenti S. 10; 120) wird zugunsten einer allerdings unausgespro-

chenen Ausrichtung auf ein subventionsbedürftiges Spezialistentum weitgehend 

aufgegeben, die eigene akademische Profilierung spielt an vielen Stellen eine 

nicht zu unterschätzende Rolle; im Zentrum aber steht die detailverliebte und in 

gewagten Spekulationen immer wieder die Innovation und Originalität der 

eigenen, eher literaturkritischen als (nur) literaturwissenschaftlichen Tätigkeit 

hervorhebende Beschäftigung mit den Texten selbst. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 51 

 Zur Erinnerung an Dieter Lohmann 
 
 

Dieter Lohmann studierte nach seiner Schulzeit in Dillenburg Altphilologie und 

schrieb seine Doktorarbeit bei Walter Jens über die Komposition der Reden in der 

Ilias. Ab 1967 war er 35 Jahre lang im aktiven Schuldienst, zunächst am Fried-

rich-List-Gymnasium in Reutlingen, ab 1969 am Uhland-Gymnasium in Tübin-

gen. Dazu lehrte er als Honorarprofessor für Didaktik der alten Sprachen am Phi-

lologischen Seminar der Universität Tübingen und war deutschlandweit prägend 

beteiligt an der Diskussion über die Didaktik des altsprachlichen Unter-richts. 
 

Er galt schon als junger Mann als jemand, der weiß, wie man Latein und Grie-

chisch lehrt. In den Anfangsklassen übernahm er gern auch den Deutschunter-

richt, und schon während seines Studiums in Thessaloniki hatte er Deutsch als 

Fremdsprache unterrichtet. Auch in modernen Sprachen war er sehr versiert. Er 

sah und hörte also, wie man sich in den verschiedenen Sprachen ausdrückt und 

versteht – und diese Erfahrung stand für ihn im Widerspruch zu dem im altsprach-

lichen Unterricht praktizierten „Konstruieren“. Das unmittelbarere Verstehen aus 

dem Sprech- oder Lesefluss heraus sollte nach seiner Meinung auch den Latein-

unterricht bestimmen. 
 

Dafür entwickelte er seine „Dreischrittmethode“, die er in mehreren Veröffentli-

chungen beschrieben und verteidigt hat. Dieser folgend soll man einen Satz, so-

weit es in der Zielsprache möglich ist, in seinem Ablauf verstehen, wie er ge-

schrieben ist. Die wichtigste Hürde der deutschen Sprache ist dabei die Stellung 

des Prädikats: Da dieses im deutschen Normalsatz an der zweiten Stelle steht, soll 

man (1) das erste Satzglied im Lateinischen erkennen und übersetzen, dann (2) 

das Prädikat finden und nur den notwendigen Teil davon, d.h. oft nur ein Hilfs-

verb, übersetzen und dann (3) den Rest des Satzes so anschließen, wie er ge-

schrieben ist. 
 

Für diese Methode hat er ein eigenes Lehrbuch
1
 geschrieben, in dem nicht nur die 

lateinischen Texte in Hinsicht auf natürliches Sprechen und Verstehen vorbildlich 

sind. Auch inhaltlich geleiten die Lektionen die Schüler wie in einer Erzählung 

durch das reale Leben einer römischen Familie, verbinden die Bereiche von Stadt 

und Land und führen in die Probleme der politischen Welt der Römer ein. 
 

In vielen Interpretationen lateinischer und griechischer Texte hat Dieter Lohmann 

die Bedeutung seiner Methode des Textverständnisses gezeigt, am eindrucksvoll-

sten vielleicht in seinem Aufsatz „Dulce et decorum est pro patria mori“ über die 

zweite Römerode
2
. Das „dulce“ an der Spitze dieses Satzes ist deutlich unpassend 

 
1 Lohmann, Dieter u.a., Interesse – Lehrwerk für Latein, München 1996. 
2 Schola Anatolica. Freundesgabe für Hermann Steinthal, Tübingen 1989, S. 336-372. 



 

 
 

52 

für das Sterben im Krieg. Für Interpreten, die dies nicht übersehen, ist es oft der 

Anlass, die zweite Römerode einfach für ein schlechtes Gedicht zu halten. Loh-

mann sucht in seiner Interpretation denjenigen, der so sprechen konnte. Der erste 

Teil der zweiten Römerode, aus dem der berühmte Satz stammt, stellt, wie auch 

andere schon sahen, nicht realistischen Krieg dar, sondern bezieht sich auf die 

Kriegsübungen und Schaukämpfe der römischen Jugend auf dem Marsfeld in 

Rom. Daraus folgert Lohmann, dass hier keine moralische Ermahnung an alle 

Römer zur Opferbereitschaft im Krieg vorliegt, sondern dass es sich um Prahle-

reien von Jugendlichen handelt, die an diesen Kampfspielen teilnahmen und sich 

ein bisschen wie homerische Helden fühlen konnten. 
 

Für das Schulleben am Uhland-Gymnasium neben dem Unterricht war Dieter 

Lohmann bedeutend als Mitbegründer der Griechenlandreisen. Diese dreiwöchi-

gen Reisen, großenteils in den Ferien, waren für die Schüler Abenteuer und 

Bildungserlebnis zugleich; zu beidem trugen Lohmanns Fachkenntnisse in der 

Archäologie, seine Erfahrungen mit Land und Leuten und sein Mut viel bei. 
 

Als die meisten Kollegen noch mit dem Auto zur Schule fuhren, gehörte Dieter 

Lohmann zu den frühen Anhängern des Radfahrens. An einem Wandertag nahm 

er daher für die Besichtigung des frisch ausgegrabenen römischen Gutshofes in 

Hechingen-Stein nicht einen gecharterten Bus, sondern machte mit seiner Klasse 

eine Radtour und verband in kleinerem Maßstab auch hier Bildung mit Abenteuer. 
 

Schließlich muss noch die Musik erwähnt werden: Dieter Lohmann spielte sehr 

gut Klavier, als Jugendlicher auch Orgel in seiner Heimatstadt. Diese Kenntnis 

setzte er auf Schul- und Lehrerfesten und in Schullandheimen bei Polonaisen und 

Volkstänzen ein – mit dem Akkordeon. Ein Glanzpunkt aber war die von Her-

mann Steinthal geleitete Schüleraufführung der Vögel des Aristophanes, zu der 

Dieter Lohmann die Musik schrieb und einübte. 
 

Wir sind dankbar für die vielseitigen Anregungen, die wir von Dieter Lohmann 

bekommen haben. Am 22. September 2025 ist er im Alter von 87 Jahren gestor-

ben. Über der Todesanzeige seiner Familie standen die ersten drei Verse des Ge-

dichts „Ithaka“ des von ihm geliebten Dichters Konstantinos Kavafis: 
 

Σὰ βγεῖς στὸν πηγαιμό γιὰ τὴν Ἰϑάκη,  Wenn du die Reise antrittst nach Ithaka, 
νὰ εὔχεσαι νἄναι μακρὺς ὁ δρόμος,   So wünsche dir, dass der Weg lang sei, 
γεμάτος περιπέτειες, γεμάτος γνώσεις.  Reich an Erlebnissen, reich an Entdeckungen. 
 

Gottfried Schwemer (Tübingen) 

 



 
 

53 

Impressum 
 
 
 

Mitwirkende in diesem Heft:  
 
 
 
 

Martina Deters, Gymnasium Wilhelmsdorf, Pfrunger Str. 4/2, 88271 Wilhelmsdorf 
 

Marianne Illi-Schraivogel, altesprachen@freenet.de 
 

OStD i.R. Peter Mommsen, Deyhleweg 11 A, 70186 Stuttgart; peter.mommsen@gmx.de 
 

Dr. Dietmar Schmitz, Am Veenteich 26, 46147 Oberhausen; monikaunddietmar@gmx.de 
 

Gottfried Schwemer, gottfried.schwemer@t-online.de 
 

Dr. Heiko Ullrich, Am Ladenbergle 18, 76703 Kraichtal; heiko.f.ullrich@web.de 
 

Christoph Wurm, Humboldtstr. 25, 44137 Dortmund; chrwurm@aol.com; Web: 

christophwurm.de 
 
 

 
 
 
 
 
 

Herausgeber für den Vorstand des Landesverbandes und Schriftleitung: 
 

Dr. Stefan Faller 

Seminar für Griechische und Lateinische Philologie 

Platz der Universität 3 

79085 Freiburg i.Br. 

stefan.faller@altphil.uni-freiburg.de  

 
 
 
 
 
 
 

Vorsitzende der DAV-Bezirke:  
 

Württemberg:  Manfred Birk, Dillmann-Gymnasium, Forststraße 43, 70176 Stuttgart  
 

Nordbaden:     Markus Braun, Ludwig-Wilhelm-Gymnasium, Lyzeumstraße 11, 76437 Rastatt 
 

Südbaden:     Nikolaus Ruf, Berthold-Gymnasium, Hirzbergstraße 12, 79102 Freiburg 

 
 
 
 
 

Ehrenvorsitzende: 
 

Dr. Helmut Meißner 
 

Prof. Dr. Bernhard Zimmermann 
 
 
 

Weitere Informationen – auch zu den Mitgliedsbeiträgen – finden Sie unter: 
www.dav-bw.de 

 
 

Bitte senden Sie Adressenänderungen nur an den Landesvorsitzenden 
(siehe „Beitrittserklärung“, S. 54 unten) 



 

 
 

54 

BEITRITTSERKLÄRUNG 
Hiermit erkläre ich meinen Beitritt zum Deutschen Altphilologenverband, 

Landesverband Baden-Württemberg, 
Bezirk: Nordbaden o Südbaden o Württemberg o 

 

 Nachname:   

ggf. Schule: 
 

Vorname:  

Geb.-Dat.:  Unterrichts- 
fächer: 

 

ggf. Titel:  ggf. Funktion:  

 

Privatanschrift:  Bankverbindung: 

Straße: 
 

 

 

BANK: 
 

IBAN:   
D E                               

 

            

 

BIC:   

   
 

PLZ, Ort: 
 

 

Tel.:  

 

E-Mail: 
 

 

 

Ich bin   ☐ berufstätig    ☐ pensioniert    ☐ im Referendariat    ☐ im Studium  

(diese Angabe ist relevant für die Erhebung der Beiträge; zur Höhe der Jahresbeiträge vgl. 

https://www.dav-bw.de/mitglied-werden/; Referendariat und Studium sind beitragsfrei). 
 

Als Mitglied erhalte ich regelmäßig die Mitteilungen des Landesverbandes, LATEIN UND 

GRIECHISCH IN BADEN-WÜRTTEMBERG, und die Zeitschrift des Bundesverbandes, 

FORUM CLASSICUM. Das Heft Latein und Griechisch in Baden-Württemberg möchte ich 

erhalten in ☐ gedruckter Form per Post  ☐ digitaler Form (Angabe der E-Mail-Adresse 

erforderlich, s.o.). 
 

Hiermit bestätige ich die Richtigkeit meiner Angaben und ermächtige den DAV Baden-

Württemberg zum Einzug der Mitgliedsbeiträge vom oben genannten Konto. Änderungen von 

Adresse, Bankverbindung und Berufstätigkeitsstatus werde ich dem DAV mitteilen.  
Die Erteilung der Einzugsermächtigung kann ich jederzeit widerrufen.  
 
 

--------------------------------------------------- ---------------------------------------------------- 

 Ort, Datum Unterschrift 
 

Bitte senden Sie diese Beitrittserklärung ausgefüllt an den Landesvorsitzenden: 
 

Deutscher Altphilologenverband 
Dr. Stefan Faller 

Seminar für Griechische und Lateinische Philologie 
Albert-Ludwigs-Universität 

Platz der Universität 3 
79085 Freiburg i.Br. 



LATEIN

LEK
T
Ü
R
E

www.ccbuchner.de/latein
C.C."Buchner Verlag 
GmbH & Co. KG

LATEIN

TE
X
TB

A
N
D

Zwei Etappen – 
EIN ZIEL.

ZWEI BÄNDE
– ein Konzept.



Ernst Klett Verlag, Postfach 10 26 45, 70022 Stuttgart

M
ar
ei
e 
Ah

le
rs
 | 
Ba

d 
Sa

ul
ga

u

Mit den spannenden Lektüren zum neuen Pontes Gesamtband können Sie eine 
Lektion des Schulbuchs komplett ersetzen. Zudem stehen Ihnen zu jeder Lektüre 
kostenlose Audiomaterialien und Arbeitsblätter zur Verfügung.

Lektüre statt Lektion
Lese-Erlebnis von Anfang an, mit spannenden Lektüren

Abenteuer in Rom – Faulem Zauber auf der Spur
1. Lernjahr (als Ersatz für Lektion 10 im Pontes Gesamtband)
mit Mediensammlung
ISBN: 978-3-12-623323-1
Heft für Lehrende
ISBN: 978-3-12-623324-8 

Abenteuer in Rom – Verflixte Verse
2. Lernjahr (als Ersatz für Lektion 22 im Pontes Gesamtband)
mit Mediensammlung
ISBN: 978-3-12-623328-6 
Heft für Lehrende
ISBN: 978-3-12-623329-3

Neu
Mehr Information 
und Bestellung
über den QR-Code oder über 
code.klett.de/5274fz

Neu


